
Vol. 21, No. 2, November 2025                                                                 p-ISSN: 2087-3476  
Jurnal Pepatuzdu: Media Pendidikan dan Sosial Kemasyarakat           e-ISSN: 2541-5700 
 DOI: http://dx.doi.org/10.35329/fkip.v21i2.6462 
 

153 
 

NILAI-NILAI ISLAM PELAKSANAAN TRADISI AGGALARA’ PADA 
ACARA PASUNNA’ DI KABUPATEN JENEPONTO SULAWESI 

SELATAN 
 

Henri*, Parham Taufik, Tiara Nur'aini 
 

Universitas Negeri Makassar 
 *Email: henri@unm.ac.id 

 
 

ABSTRACT 
 

 Aggalara’ tradition in the pasunna’ ceremony in Jeneponto Regency, South 
Sulawesi, is part of a cultural heritage that holds religious values, especially those 
related to Islam such as gratitude, brotherhood, trust, and education. This research 
aims to understand how these values are realized in the implementation of the tradition. 
The approach used is descriptive qualitative research with an ethnographic method, 
through direct observation, in-depth interviews, and documentation studies. Data is 
analyzed using Talcott Parsons' structural functionalism theory to reveal how this 
tradition functions in strengthening social bonds and maintaining balance in the 
community. The research results show that gratitude is reflected in expressions of 
thanks to God for the blessings of life and the successful conduct of the pasunna’ 
ceremony. Solidarity and family relationships within the community demonstrate a 
strong value of brotherhood. Value of trust can be seen from the responsibilities of 
traditional leaders in carrying out their roles, while education is evident in the process 
of passing values to the younger generation. Aggalara’ tradition not only preserves local 
cultural identity but also deepens Islamic values in a contextual manner. This finding 
emphasizes that local culture can be an effective instrument for educating religious 
values in everyday community life. 
 
Keywords: aggalara’, islamic values, pasunna’ 
 
PENDAHULUAN 

Indonesia dikenal sebagai negara yang kaya akan tradisi dan budaya lokal 
yang terus berkembang seiring dengan nilai-nilai agama, terutama Islam. Di 
berbagai daerah, tradisi yang diwariskan secara turun-temurun tak hanya punya 
nilai estetika dan hiburan, tapi juga menyimpan pesan moral dan spiritual yang 
mendalam. Menurut (Koentjaraningrat, 2009), kebudayaan adalah keseluruhan 
sistem gagasan, tindakan, dan karya manusia dalam kehidupan bermasyarakat 
yang dipelajari dan menjadi bagian dari diri manusia. Salah satu tradisi yang 



Vol. 21, No. 2, November 2025                                                                 p-ISSN: 2087-3476  
Jurnal Pepatuzdu: Media Pendidikan dan Sosial Kemasyarakat           e-ISSN: 2541-5700 
 DOI: http://dx.doi.org/10.35329/fkip.v21i2.6462 
 

154 
 

tetap berlangsung hingga saat ini adalah aggalara’, yang dilakukan dalam rangka 
pasunna’ di Kabupaten Jeneponto, Sulawesi Selatan. (Geertz, 1973) menunjukkan 
bahwa simbol-simbol budaya, termasuk ritual keagamaan dan tradisi lokal, 
berfungsi sebagai sistem makna yang memengaruhi perilaku kolektif masyarakat.  

Tradisi Aggalara’ tidak sekadar memperkuat identitas masyarakat 
Jeneponto, melainkan juga penuh dengan nilai-nilai Islam yang diungkapkan 
secara relevan dengan konteks lokal. Nilai syukur tampak sebagai ungkapan rasa 
terima kasih kepada Allah SWT atas keberkahan rumah tangga dan kehidupan; 
ukhuwah terwujud melalui pemeliharaan hubungan yang harmonis antar sesama 
warga; amanah diwujudkan dalam bentuk tanggung jawab yang diemban oleh 
pelaku tradisi selama menjalankan prosesi; sedangkan tarbiyah berperan sebagai 
pendidikan moral dan nilai bagi generasi muda. Temuan ini sejalan dengan 
pendapat Yayah & Sumadi (2017), yang menegaskan bahwa tradisi Islam 
Nusantara mengandung unsur religius, moral, sosial, dan budaya yang terintegrasi 
dalam praktik sehari-hari. Selain itu,  

Mita (2022) dalam studi tentang integrasi budaya Islam dengan budaya 
lokal dalam tradisi Assunna’ di Desa Paitana, Jeneponto, menyatakan bahwa 
tradisi ini menyimpan nilai-nilai religius, akhlak, sosial, kebersihan, dan gotong-
royong (assamaturu’), yang secara fungsional sejalan dengan nilai-nilai syukur, 
ukhuwah, amanah, dan tarbiyah yang terkandung dalam Aggalara’. (Durkheim, 
2001) menyatakan bahwa praktik ritual dapat memperkuat solidaritas sosial dan 
integrasi masyarakat, sementara (Madjid, 2006) menekankan bahwa prinsip-
prinsip universal dalam ajaran Islam dapat diinternalisasi melalui tradisi lokal 
selama tidak bertentangan dengan nilai-nilai tauhid. Dalam kerangka ini, 
aggalara’ menjadi saluran lokal untuk mengekspresikan nilai-nilai Islam yang 
hidup dalam kehidupan sehari-hari. 

Tidak semua tradisi lokal dipandang sebagai media untuk membangun 
nilai keislaman. Modernisasi dan perubahan pola pikir masyarakat seringkali 
membuat generasi muda menjauh dari warisan budaya yang dianggap kurang 
relevan dengan zaman. (Giddens, 2006) mencatat bahwa modernitas menyebabkan 
dislokasi tradisi dan menimbulkan kebutuhan untuk refleksi terhadap nilai-nilai 
yang diwariskan. Di sisi lain, (Mulkhan, 2000) menegaskan bahwa Islam 
Nusantara memiliki kekayaan lokal yang bisa digunakan sebagai sarana untuk 
memperbaiki moral dan membangun masyarakat yang lebih baik. Oleh karena itu, 
penting untuk melakukan kajian ilmiah mengenai bagaimana tradisi seperti 
aggalara’ mampu bertahan dan bahkan berperan penting dalam membentuk 
karakter dan kesadaran keagamaan masyarakat.  

Dalam masyarakat Bugis-Makassar, termasuk komunitas di Jeneponto, 
tradisi sering kali menyatu erat dengan aspek spiritual dan keagamaan. Gabungan 
antara adat (pangngadereng) dan syariat Islam membentuk pola budaya yang 
unik, di mana nilai-nilai Islam diserap melalui simbol-simbol, cerita, dan tindakan 



Vol. 21, No. 2, November 2025                                                                 p-ISSN: 2087-3476  
Jurnal Pepatuzdu: Media Pendidikan dan Sosial Kemasyarakat           e-ISSN: 2541-5700 
 DOI: http://dx.doi.org/10.35329/fkip.v21i2.6462 
 

155 
 

ritual. Seperti yang dikatakan (Ikhwanuddin, 2021), perkembangan Islam di 
Sulawesi Selatan bersifat adaptif melalui pendekatan budaya, bukan konfrontatif, 
sehingga menghasilkan tradisi Islam yang tetap menghormati budaya lokal. Oleh 
karena itu, upacara aggalara’ tidak sekadar warisan nenek moyang, tetapi juga 
sebagai wahana untuk memperdalam penghayatan keagamaan masyarakat.  

Nilai syukur tidak hanya diungkapkan secara formal kepada Allah SWT, 
tetapi juga tercermin dalam cara masyarakat menjaga harmoni sosial, menyambut 
tamu, dan menyelenggarakan acara dengan penuh kehangatan. Hal ini sejalan 
dengan pandangan (Shihab, 1999) bahwa Islam di Indonesia cenderung 
mengungkapkan ekspresi keagamaannya melalui budaya kolektif, seperti ritual 
dan upacara adat. Dalam pelaksanaan aggalara’, rasa syukur menjadi dasar 
spiritual yang memperkuat komitmen kolektif terhadap harmoni sosial, 
sebagaimana dikemukakan (Arkoun, 2019), bahwa agama dalam masyarakat 
Muslim berfungsi sebagai sistem makna yang membimbing tindakan sosial. 

Di sisi lain, nilai ukhuwah dan amanah secara beriringan tampak jelas 
melalui partisipasi aktif masyarakat dalam setiap tahap tradisi, dari perencanaan 
hingga pelaksanaan. Ikatan sosial yang terbentuk melalui gotong royong dan 
silaturahmi menjadi cerminan nyata dari prinsip ukhuwah Islamiyah, yaitu 
persaudaraan yang didasarkan pada iman dan nilai moral. Sebagaimana 
ditegaskan oleh (Umar, 2010), ukhuwah sangat penting dalam membangun 
masyarakat madani yang berperadaban. Tradisi seperti aggalara’ berfungsi untuk 
menjaga keberlanjutan nilai-nilai tersebut agar tetap hidup dalam kehidupan 
sehari-hari. 

Selain itu, nilai tarbiyah atau pendidikan nilai memainkan peran penting 
dalam proses pewarisan budaya. Tradisi ini menjadi ruang antar generasi di mana 
anak muda tidak hanya menyaksikan prosesi, tetapi juga belajar dari simbol, 
cerita, dan terlibat langsung dalam kegiatan sosial keagamaan. Menurut Syafrizal 
Fuady & Rizaldi (2022), lembaga pendidikan Islam, keluarga, sekolah, maupun 
komunitas masyarakat, berfungsi sebagai saluran utama untuk menanamkan 
nilai-nilai luhur dan budaya kepada generasi muda. Hal ini menciptakan kerangka 
pendidikan moral yang berkelanjutan.  

Di sisi lain, Basnang Said (2017) menyatakan bahwa tarbiyah dalam 
pendidikan Islam adalah mekanisme untuk menjaga dan membimbing generasi 
berikutnya melalui keteladanan, konsistensi nilai, dan pengintegrasian budaya 
lokal, sehingga nilai-nilai karakter Islami dapat tertanam dalam perilaku sehari-
hari. Hal ini sesuai dengan pandangan (Tilaar, 2004), bahwa pendidikan yang 
efektif harus menyentuh dimensi budaya dan spiritual masyarakat. Oleh karena 
itu, aggalara’ tidak hanya berfungsi sebagai media pelestarian budaya, tetapi juga 
sebagai alat untuk pembentukan karakter moral dan keagamaan generasi penerus. 

Penelitian ini dilakukan menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif 
dengan metode etnografi, karena metode ini memudahkan peneliti untuk 



Vol. 21, No. 2, November 2025                                                                 p-ISSN: 2087-3476  
Jurnal Pepatuzdu: Media Pendidikan dan Sosial Kemasyarakat           e-ISSN: 2541-5700 
 DOI: http://dx.doi.org/10.35329/fkip.v21i2.6462 
 

156 
 

memahami makna mendalam yang tersembunyi di balik simbol, tindakan, dan 
interaksi sosial dalam tradisi aggalara’. Menurut (Geertz, 1973), pendekatan ini 
dikenal sebagai "thick description" yakni penjabaran yang mendalam tentang 
makna sosial dan budaya dari perilaku yang diamati. Data dikumpulkan melalui 
observasi partisipatif, wawancara mendalam, serta studi dokumentasi terhadap 
sumber-sumber lokal. Untuk menganalisis data, digunakan teori fungsionalisme 
struktural dari Talcott Parsons, yang menekankan pentingnya integrasi sosial 
melalui institusi dan norma (Parsons, 1951). Menurut (Wibisono, 2020), 
pendekatan ini membantu memahami bagaimana sistem budaya berperan dalam 
menjaga stabilitas masyarakat melalui struktur sosial yang ada. 

Kajian ini memiliki kebaruan dalam hal pembahasan mengenai nilai-nilai 
Islam pada pelaksanaan tradisi aggalara’. Ini merupakan penelitian pertama yang 
membahas mengenai nilai-nilai islam yang terkandung dalam tradisi aggalara’ 
pada acara pasunna’. Ada beberapa penelitian sebelumnya yang sudah membahas 
tentang aggalara’ diantaranya penelitian berjudul The Existence of The Aggalara’ 
Tradition in Passunna’ Ceremony in Jeneponto, South Sulawesi dimana didalamnya 
membahas bagaimana eksistensi tradisi aggalara mulai dari sejarah sampai dengan 
keberadaannya di zaman modern saat ini (Henri, 2025a) Sedangkan pada 
penelitian ini akan lebih fokus menguliti apa saja yang menjadi nilai-nilai Islam 
pada pelaksanaan tradisi Aggalara’. Penelitian lainnya berjudul Tujuan 
Pelaksanaan Tradisi Aggalara’ pada Acara Pasunna’ di Kabupaten Jeneponto 
Sulawesi Selatan dimana membahas berbagai tujuan dari pelaksanaan tradisi 
aggalara’ (Henri, 2025b), sedangkan penelitian ini akan membahas lebih dalam 
mengenai nilai-nilai Islam tradisi aggalara’ pada acara pasunna’ di Kabupaten 
Jeneponto Sulawesi Selatan. 

Penelitian ini memberi kontribusi penting dalam mengungkap bagaimana 
tradisi aggalara’ sebagai media untuk menyalurkan nilai-nilai Islam dalam budaya 
masyarakat Jeneponto. Dengan melakukan studi mendalam tentang praktik sosial 
dan makna simbolik di balik tradisi ini, penelitian ini menunjukkan bahwa 
aggalara’ tidak hanya sebagai pelestarian budaya, tetapi juga sebagai alat untuk 
menginternalisasi nilai-nilai religius seperti syukur, ukhuwah, amanah, dan 
tarbiyah. Di tengah masyarakat yang terus berubah akibat pengaruh modernisasi, 
tradisi ini tetap menjadi ruang kolektif yang memperkuat identitas, membangun 
solidaritas sosial, dan menanamkan nilai-nilai etika spiritual kepada generasi 
muda. Oleh karena itu, hasil penelitian ini dapat menjadi referensi dari sisi 
akademik maupun praktis dalam memahami kaitan antara budaya lokal dan 
penguatan nilai-nilai keislaman dalam masyarakat yang beragam dan dinamis. 

Penelitian ini sangat penting dilakukan karena kita perlu memahami 
secara mendalam bagaimana tradisi Aggalara’ sebagai wahana internalisasi nilai-
nilai Islam dalam konteks budaya lokal masyarakat Jeneponto. Walaupun 
Aggalara’ pernah dibahas dalam berbagai studi sebelumnya dari sisi sejarah dan 



Vol. 21, No. 2, November 2025                                                                 p-ISSN: 2087-3476  
Jurnal Pepatuzdu: Media Pendidikan dan Sosial Kemasyarakat           e-ISSN: 2541-5700 
 DOI: http://dx.doi.org/10.35329/fkip.v21i2.6462 
 

157 
 

keberadaannya, masih ada kekosongan dalam pemahaman tentang bagaimana 
nilai-nilai Islam seperti syukur, ukhuwah, amanah, dan tarbiyah diartikulasikan 
melalui simbol dan praktik dalam ritual tersebut. Di tengah derasnya arus 
modernisasi dan gangguan budaya, generasi muda semakin jauh dari akar tradisi 
mereka, berpotensi mengabaikan nilai-nilai keislaman yang terkandung dalam 
kearifan lokal. Selain itu, dalam konteks memperkuat karakter dan pendidikan 
berbasis budaya, hasil penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi 
terhadap pengembangan kurikulum lokal, pelestarian tradisi, dan penguatan 
identitas keislaman yang berakar kuat pada budaya setempat. 

 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini mengadopsi pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode 
etnografi, yang dianggap sangat cocok untuk menggali makna simbolik dan nilai-
nilai budaya dalam tradisi aggalara’. Pendekatan ini memberi peneliti kesempatan 
untuk memahami secara mendalam praktik keagamaan dan kebudayaan 
masyarakat Jeneponto melalui pengalaman langsung dan keterlibatan aktif di 
lapangan. Seperti yang dijelaskan oleh (Spradley, 1980), metode etnografi 
bertujuan memahami makna di balik tindakan dan simbol budaya menurut 
perspektif pelaku budaya itu sendiri. Penelitian ini berlokasi di Kabupaten 
Jeneponto Provinsi Sulawesi Selatan dan pengumpulan data dilaksanakan selama 
2 bulan yaitu dari November sampai Desember 2024. 

Pemilihan metode ini didasarkan pada pemahaman bahwa tradisi adalah 
fenomena sosial yang kompleks dan tidak bisa hanya diukur dengan angka atau 
statistik. Tradisi aggalara’ merepresentasikan nilai-nilai keagamaan dan identitas 
lokal yang diturunkan dari generasi ke generasi. Menurut (Koentjaraningrat, 
2004), budaya adalah sistem gagasan, tindakan, dan karya manusia yang 
dipelajari dan diwariskan secara sosial. Oleh sebab itu, metode etnografi kualitatif 
memungkinkan peneliti mendapatkan pemahaman yang holistik dan kontekstual 
terhadap praktik kebudayaan ini. 

Konsep etnografi juga didukung oleh pemikiran (Clifford, 1988) melalui 
pendekatan “thick description”, yaitu gambaran mendalam tentang makna 
tersembunyi dalam simbol, bahasa, dan tindakan. Geertz berpendapat bahwa 
untuk memahami budaya, kita tidak cukup hanya mengamati tindakan, tetapi 
juga perlu menafsirkan makna di baliknya. Pendekatan ini membantu peneliti 
menghubungkan nilai-nilai Islam dengan struktur sosial dan simbol budaya yang 
hidup dalam tradisi aggalara’. 

Untuk memastikan validitas data, peneliti menjalankan observasi 
partisipatif, melakukan wawancara mendalam, serta mengkaji dokumentasi 
terkait. Observasi dilakukan secara langsung selama berlangsungnya acara 
pasunna’ dan aggalara’, sementara wawancara dilakukan dengan tokoh adat, 
tokoh agama, dan masyarakat yang turut serta dalam tradisi tersebut. 



Vol. 21, No. 2, November 2025                                                                 p-ISSN: 2087-3476  
Jurnal Pepatuzdu: Media Pendidikan dan Sosial Kemasyarakat           e-ISSN: 2541-5700 
 DOI: http://dx.doi.org/10.35329/fkip.v21i2.6462 
 

158 
 

Dokumentasi juga meliputi catatan sejarah lokal dan arsip keluarga adat guna 
mendukung dan memverifikasi temuan lapangan. Menurut (Moleong, 2018), 
pendekatan kualitatif sangat efektif untuk memahami konteks sosial dan makna 
yang tersembunyi di balik interaksi manusia. 

Dalam menganalisis data, penelitian ini mengacu pada kerangka teori 
yang dikembangkan oleh (Parsons, 1951), yang menggambarkan empat fungsi 
utama dalam sistem sosial: Adaptation (A), Goal Attainment (G), Integration (I), 
dan Latency (L). Dalam konteks tradisi aggalara’, fungsi Adaptation tampak dari 
bagaimana masyarakat menyesuaikan sumber daya sosial dan budaya untuk 
menjalankan acara pasunna’, misalnya dalam pembagian peran saat persiapan 
dan pelaksanaan ritual. Fungsi Goal Attainment terlihat dari tujuan bersama 
untuk memastikan acara berjalan sukses, sebagai bentuk penghormatan terhadap 
nilai-nilai Islam dan leluhur. Integration diwujudkan melalui penguatan tali 
silaturahmi antara warga, pemimpin adat, dan tokoh agama, sehingga tercipta 
kohesi sosial yang stabil. Sementara itu, fungsi Latency berperan dalam menjaga 
kelestarian budaya dan nilai keagamaan melalui proses sosialisasi serta 
internalisasi nilai-nilai seperti syukur, ukhuwah, amanah, dan tarbiyah kepada 
generasi muda. Dengan menerapkan kerangka teori tersebut, penelitian mampu 
menunjukkan bagaimana struktur tradisi aggalara’ secara fungsional mendukung 
keberlangsungan kehidupan sosial masyarakat Jeneponto. 

Untuk memastikan keabsahan data yang diperoleh dalam penelitian ini, 
kami menggunakan teknik triangulasi sumber dan metode. Triangulasi sumber 
dilakukan dengan membandingkan informasi dari berbagai narasumber, seperti 
tokoh adat, tokoh agama, dan pelaku tradisi aggalara’, untuk memastikan 
konsistensi data yang diberikan. Di sisi lain, triangulasi metode diterapkan melalui 
penggabungan hasil observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan 
dokumentasi berupa foto, video, serta naskah dari komunitas lokal. Pendekatan 
ini membantu peneliti memperoleh gambaran yang lebih lengkap dan mendalam 
tentang makna serta fungsi tradisi aggalara’, sekaligus meminimalkan potensi bias 
interpretasi yang sering muncul dalam penelitian kualitatif yang sangat 
dipengaruhi oleh konteks budaya setempat. 

Selain triangulasi, dilakukan juga teknik member check, yaitu melakukan 
konfirmasi kembali terhadap data, interpretasi, dan temuan penelitian kepada 
para informan utama. Tujuannya agar hasil analisis tetap sesuai dengan maksud 
asli dari pelaku tradisi. Informan diminta tanggapannya terhadap kutipan atau 
narasi yang dihasilkan oleh peneliti, sehingga integritas dan kredibilitas data tetap 
terjaga. Menurut (Denzin & Lincoln, 2011), validitas dalam penelitian kualitatif 
dapat dicapai melalui berbagai strategi seperti credibility, transferability, 
dependability, dan confirmability salah satunya lewat triangulasi dan member check. 
Dengan demikian, keabsahan data dalam studi ini dijaga secara metodologis agar 
hasilnya dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah. 



Vol. 21, No. 2, November 2025                                                                 p-ISSN: 2087-3476  
Jurnal Pepatuzdu: Media Pendidikan dan Sosial Kemasyarakat           e-ISSN: 2541-5700 
 DOI: http://dx.doi.org/10.35329/fkip.v21i2.6462 
 

159 
 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
Nilai-nilai Islam dalam Pelaksanaan Tradisi Aggalara’ pada Acara Pasunna’ 
1. Nilai Berupa Rasa Syukur (Rasa Terima Kasih kepada Sang Pencipta) 

Tradisi aggalara’ dalam acara pasunna’ menyimpan nilai Islami yang 
sangat dalam, terutama terkait rasa syukur kepada Sang pencipta. Masyarakat 
yang menjalankan tradisi ini percaya bahwa pasunna’ bukan sekadar acara rutin 
untuk penanda kedeewasaan anak melainkan sebagai rasa syukur masih diberikan 
berbagai anugerah dari sang pencipta. Melalui aggalara’, rasa syukur itu 
diekspresikan secara bersama-sama, melibatkan keluarga, kerabat, dan 
masyarakat sekitar dalam suasana kebersamaan. 

 Pelaksanaan aggalara’ lebih dari sekadar ritual dan budaya; ia juga 
menanamkan nilai-nilai ketauhidan dalam kehidupan bermasyarakat. Dalam 
konteks ini, rasa syukur tidak hanya diungkapkan melalui kata-kata atau doa, 
tetapi juga diwujudkan dalam berbagi kebahagiaan dan rezeki dengan sesama. 
Penyiapan hidangan dan prosesi berlangsung mencerminkan semangat berbagi 
dan kepedulian sosial, yang menjadi bagian dari ajaran Islam. Hal ini memperkuat 
bahwa aggalara’ adalah cara menginternalisasi nilai-nilai Islam ke dalam praktik 
sosial yang hidup di tengah masyarakat, sehingga mempererat ikatan spiritual 
antara manusia dan Allah SWT. 

 Nilai syukur dalam aggalara’ juga memperkuat solidaritas sosial dan 
semangat gotong royong masyarakat. Kebersamaan dalam menyukseskan acara 
ini menunjukkan bahwa rasa terima kasih kepada Allah SWT tidak berhenti di 
tingkat pribadi, tetapi terus meluas melalui perhatian dan partisipasi sosial. 
Dengan demikian, tradisi aggalara’ bukan hanya warisan budaya lokal, tetapi juga 
media dakwah kultural yang merepresentasikan nilai-nilai Islam secara 
kontekstual dan menyatu dengan kehidupan sehari-hari masyarakat. 

 Hal tersebut senada dengan pendapat salah satu informan Bernama Ibu 
Erni yang mengutarakan bahwa tradisi aggalara’ sangat erat hubungannya 
dengan nilai Islam utamanya dalam hal rasa syukur kepada pencipta, baik rasa 
syukur dalam bentuk Kesehatan, rezeki yang selalu di cukupkan, kebersamaan 
dengan keluarga dan yang lainnya (Wawancara, 2024). 

 Dalam kerangka teori struktural fungsionalisme AGIL yang 
dikembangkan oleh Talcott Parsons, nilai Islami yang terkandung dalam tradisi 
aggalara’ sebagai bentuk rasa syukur atau ucapan terima kasih kepada Sang 
Pencipta dapat dipahami melalui fungsi Goal-Attainment. Fungsi ini 
menitikberatkan pada pencapaian tujuan bersama dalam sebuah sistem sosial. 
Tradisi aggalara’ saat acara pasunna’ mencerminkan usaha masyarakat untuk 
mencapai tujuan spiritual sekaligus sosial, yaitu terciptanya kehidupan yang 
penuh berkah bagai anak yang dilangsungkan acara pasunna’. Ekspresi rasa 
syukur ini bukan hanya memperkuat kesadaran religius terhadap ketentuan Sang 
Pencipta, tetapi juga menegaskan arah bersama untuk menjaga keberlangsungan 



Vol. 21, No. 2, November 2025                                                                 p-ISSN: 2087-3476  
Jurnal Pepatuzdu: Media Pendidikan dan Sosial Kemasyarakat           e-ISSN: 2541-5700 
 DOI: http://dx.doi.org/10.35329/fkip.v21i2.6462 
 

160 
 

nilai-nilai Islam dan solidaritas sosial. Nilai syukur berfungsi sebagai panduan 
dalam tindakan individu berdasarkan budaya yang telah disepakati bersama, 
sehingga struktur sosial tetap kokoh dan tujuan sosial, seperti kesalehan kolektif 
dapat terwujud. Dengan demikian, tradisi ini memperkuat hubungan sosial dan 
memperkuat identitas keagamaan masyarakat dalam konteks kehidupan sehari-
hari. 
2. Nilai Berupa Ukhuwah (Persaudaraan) 

 Tradisi aggalara’ saat acara pasunna’ memiliki nilai Islami yang kuat 
dalam mempererat hubungan ukhuwah atau persaudaraan di tengah masyarakat. 
Pelaksanaan tradisi ini menjadi momen penting yang menyatukan berbagai 
lapisan masyarakat, mulai dari keluarga inti, kerabat jauh, tetangga, hingga 
warga desa. Interaksi sosial selama proses aggalara’ membuka peluang bagi semua 
orang untuk saling mengenal, mempererat ikatan emosional, dan menumbuhkan 
rasa memiliki bersama. Ini adalah bentuk nyata dari prinsip ukhuwah Islamiyah, 
yakni persaudaraan dalam keimanan yang menekankan solidaritas dan 
kebersamaan. 

 Selain memperkuat hubungan antar pribadi, tradisi ini juga memperkuat 
integrasi sosial di tingkat komunitas. Partisipasi aktif masyarakat dalam 
menyiapkan dan merayakan acara ini menanamkan semangat gotong royong dan 
kebersamaan yang tinggi. Warga tidak hanya hadir sebagai tamu, tetapi juga 
berperan secara langsung dalam penyelenggaraan tradisi, membantu logistik, 
memasak, menghias tempat acara, maupun menyambut tamu. Kebersamaan 
seperti ini menciptakan harmoni sosial yang sejalan dengan nilai-nilai Islam, di 
mana saling tolong-menolong dalam kebaikan menjadi bagian dari kehidupan 
bermasyarakat yang ideal. 

 Tradisi aggalara’ juga menjadi media rekonsiliasi dan penguatan hubungan 
sosial yang mungkin renggang karena kesibukan sehari-hari atau bahkan konflik 
kecil yang pernah terjadi. Dalam suasana yang penuh kegembiraan dan 
keberkahan, masyarakat saling membuka diri dan mempererat silaturahmi tanpa 
sekat. Tradisi ini menunjukkan bahwa nilai ukhuwah tidak sekadar ajaran 
normatif dalam Islam, tetapi juga dapat diaktualisasikan secara nyata dalam 
kehidupan sosial melalui praktik budaya yang turun-temurun diwariskan. Dengan 
demikian, aggalara’ memegang peranan penting dalam memperkuat solidaritas 
sosial dan memperkokoh dasar persaudaraan dalam kerangka nilai-nilai Islami. 

 Salah satu informan penelitian yang bernama Bapak Basri menyatakan 
bahwa tradisi aggalara’ ini sangat efektif menyatukan persaudaraan yang 
renggang baik dalam keluarga inti maupun antara keluarga jauh yang berlokasi di 
luar desa sehingga kami selalu memanfaatkan moment ini untuk menjalin kembali 
persaudaraan yang sebelumnya retak agar bisa kembali damai seperti sedia kala 
(Wawancara, 2024). 



Vol. 21, No. 2, November 2025                                                                 p-ISSN: 2087-3476  
Jurnal Pepatuzdu: Media Pendidikan dan Sosial Kemasyarakat           e-ISSN: 2541-5700 
 DOI: http://dx.doi.org/10.35329/fkip.v21i2.6462 
 

161 
 

 Pada kerangka teori struktural fungsionalisme AGIL yang dikemukakan 
oleh Talcott Parsons, nilai ukhuwah atau persaudaraan yang tertanam dalam 
tradisi Aggalara’ mencerminkan fungsi integrasi. Fungsi ini bertugas menjaga 
ketertiban dan memperkuat kekompakan sosial di dalam masyarakat. Tradisi ini 
berfungsi sebagai wadah yang mempererat hubungan antarindividu melalui ikatan 
sosial yang harmonis dan didasarkan pada nilai-nilai keagamaan. Partisipasi 
berbagai pihak dalam pelaksanaan Aggalara’ menciptakan struktur interaksi sosial 
yang memperkuat rasa kebersamaan dan solidaritas kolektif. Dengan melibatkan 
berbagai elemen masyarakat dalam satu peristiwa budaya dan keagamaan, tradisi 
ini membantu internalisasi norma bersama yang mendukung stabilitas sosial. Nilai 
ukhuwah yang dipupuk melalui tradisi ini menjadi fondasi utama dalam 
mewujudkan integrasi sosial, sehingga potensi disintegrasi atau konflik dapat 
diminimalisir. Dengan demikian, sistem sosial dapat berjalan secara seimbang dan 
berkelanjutan. 
3. Nilai Berupa Amanah (Tanggung Jawab) 

 Nilai amanah atau tanggung jawab merupakan salah satu aspek esensial 
yang tercermin dalam pelaksanaan tradisi aggalara’ pada acara pasunna’. Dalam 
kerangka tradisi ini, ada figur pemimpin adat atau tokoh masyarakat yang secara 
khusus ditunjuk untuk mengatur dan mengawasi jalannya proses. Penunjukan ini 
bukan sekadar simbolis, melainkan membawa tanggung jawab besar yang harus 
dilaksanakan dengan penuh integritas, kejujuran, dan keadilan. Pemimpin 
tersebut bertanggung jawab untuk memastikan kelancaran, ketertiban, dan 
kesakralan acara berlangsung sesuai norma adat dan ajaran Islam yang sangat 
dihormati oleh masyarakat. 

 Tanggung jawab yang diemban oleh pemimpin tradisi juga mencakup 
kemampuannya menjadi teladan dalam sikap dan tindakan. Ia harus mampu 
menyelaraskan nilai-nilai Islam dengan tradisi lokal, serta memastikan bahwa 
seluruh rangkaian proses berlangsung tanpa melanggar nilai etika dan moral yang 
hidup dalam masyarakat. Dalam konteks ini, nilai amanah menjadi pengikat 
antara peran individu dan harapan sosial yang diembankan kepadanya. 
Keberhasilan acara aggalara’ tidak hanya bergantung pada aspek teknis, tetapi 
juga pada kredibilitas moral dan spiritual dari pemimpin yang dipercayakan 
tersebut. 

 Nilai amanah dalam aggalara’ juga tercermin dalam partisipasi kolektif 
masyarakat yang turut memastikan keberhasilan acara. Setiap individu yang 
diberi tugas sebagai juru masak, panitia acara, maupun pelaksana teknis lainnya 
memikul tanggung jawab sesuai peran masing-masing. Kepatuhan terhadap peran 
ini menunjukkan bahwa nilai amanah telah menjadi bagian dari budaya kerja 
sama masyarakat, yang menegakkan kepercayaan dan tanggung jawab bersama. 
Dengan demikian, aggalara’ tidak hanya bernilai sebagai pelestarian tradisi, tetapi 



Vol. 21, No. 2, November 2025                                                                 p-ISSN: 2087-3476  
Jurnal Pepatuzdu: Media Pendidikan dan Sosial Kemasyarakat           e-ISSN: 2541-5700 
 DOI: http://dx.doi.org/10.35329/fkip.v21i2.6462 
 

162 
 

juga sebagai wadah pendidikan sosial dan spiritual dalam membangun karakter 
masyarakat yang amanah dan bertanggung jawab. 

 Pernyataan tersebut sejalan dengan apa yang disampaikan oleh Ibu Pia, 
salah satu informan kami, yang menegaskan bahwa tradisi Aggalara’ memerlukan 
seorang pemimpin yang menjadi teladan dan bertanggung jawab besar dalam 
menjaga makna serta kelancaran pelaksanaannya. Ia menambahkan bahwa 
seorang pemimpin adat yang berwibawa tidak hanya memastikan bahwa prosesi 
berjalan sesuai dengan nilai budaya yang berlaku, tetapi juga mampu merangkul 
perbedaan dan melindungi tradisi dari pengaruh luar yang berpotensi 
mengaburkan maknanya (Wawancara, 2024). 

 Dari sudut pandang teori struktural fungsionalisme AGIL yang 
dikembangkan oleh Talcott Parsons, nilai amanah dalam tradisi aggalara’ dapat 
dipahami melalui fungsi Adaptation. Ini menunjukkan kemampuan sistem sosial 
untuk beradaptasi dengan tuntutan lingkungan dan mengelola sumber daya secara 
efektif. Tanggung jawab yang dipikul oleh pemimpin dalam tradisi ini, serta 
partisipasi aktif masyarakat, menggambarkan bagaimana struktur sosial mampu 
menyesuaikan peran dan pembagian tugas secara fleksibel demi kelangsungan dan 
keberhasilan acara tersebut. Setiap individu menjalankan perannya dengan penuh 
tanggung jawab sebagai bentuk adaptasi terhadap kebutuhan sosial, budaya, dan 
spiritual yang melingkupi tradisi ini. Dengan menaruh nilai amanah sebagai 
prinsip utama, masyarakat tidak hanya memastikan keberlanjutan budaya, tetapi 
juga mampu mengadaptasi pelaksanaan tradisi agar tetap relevan dan bermakna 
di tengah perubahan zaman, tanpa mengabaikan nilai-nilai Islami sebagai dasar 
moral kolektif. 
4. Nilai Berupa Tarbiyah (Pendidikan Nilai) 

 Tradisi aggalara’ dalam acara pasunna’ bukan sekadar ritual budaya 
penuh simbol, tetapi juga memiliki peran penting dalam pendidikan masyarakat. 
Tradisi ini menjadi media untuk menanamkan nilai dan norma yang berakar pada 
ajaran Islam, terutama kepada generasi muda. Melalui partisipasi langsung dalam 
tradisi ini, anak-anak dan remaja diperkenalkan pada nilai-nilai luhur seperti 
kesopanan, kebersamaan, kepedulian, dan adab dalam berinteraksi sosial. Proses 
ini berlangsung secara alami dan kontekstual, di mana pembelajaran nilai terjadi 
melalui pengalaman nyata yang didapat dari lingkungan dan interaksi sehari-hari. 

 Dalam tradisi aggalara’, pendidikan nilai tidak hanya disampaikan secara 
lisan, tetapi juga ditanamkan melalui teladan dari orang tua, tokoh adat, dan 
pemimpin tradisi. Generasi muda belajar bagaimana bersikap sopan terhadap 
tamu, bekerja sama dalam menyiapkan acara, dan memahami pentingnya 
menjaga kehormatan keluarga dan komunitas. Semua nilai ini sejalan dengan 
prinsip tarbiyah dalam Islam, yang menekankan pentingnya pembentukan 
karakter dan moral sejak dini. Dengan demikian, aggalara’ menjadi ruang sosial 



Vol. 21, No. 2, November 2025                                                                 p-ISSN: 2087-3476  
Jurnal Pepatuzdu: Media Pendidikan dan Sosial Kemasyarakat           e-ISSN: 2541-5700 
 DOI: http://dx.doi.org/10.35329/fkip.v21i2.6462 
 

163 
 

yang efektif untuk menginternalisasi nilai-nilai keislaman ke dalam kehidupan 
generasi penerus. 

 Lebih jauh lagi, tradisi ini mencerminkan kemampuan masyarakat untuk 
mengadaptasi nilai-nilai Islam ke dalam praktik budaya lokal yang terus 
berkembang. Meski berbasis adat, aggalara’ tetap mencerminkan ajaran Islam 
yang dijalankan secara kontekstual sesuai perkembangan sosial. Melalui 
pendidikan nilai yang disampaikan lewat tradisi ini, tidak hanya menjaga 
keberlangsungan budaya, tetapi juga memastikan bahwa norma-norma Islami 
tetap hidup dan relevan dalam kehidupan modern. Dengan cara ini, aggalara’ 
berperan penting dalam membentuk generasi yang tidak hanya memahami 
identitas budaya, tetapi juga memiliki dasar moral dan spiritual yang kokoh. 

 Hal tersebut sesuai dengan salah satu pendapat informan Bernama Ibu 
Ros yang menyatakan bahwa tradisi aggalara’ ini sangat bernilai positif pada 
perkembangan pendidikan anak utamanya pada generasi muda yang saat ini 
sangat rentan dengan pengaruh negatif  dari perkembangan teknologi serta 
globalisasi, dengan tradisi aggalara moral dan karakter anak akan lebih terbentuk 
sehingga menjadikan anak lebih menghargai dan menghormati orang-orang yang 
ada disekelilingnya terutama dari generasi sebelumnya (Wawancara, 2024). 

 Dalam kerangka teori fungsional struktural AGIL yang dikembangkan 
oleh Talcott Parsons, nilai tarbiyah atau pendidikan nilai dalam tradisi aggalara’ 
mencerminkan fungsi Latency, yaitu usaha untuk menjaga dan menginternalisasi 
nilai-nilai budaya sekaligus memotivasi agar sistem sosial tetap stabil. Tradisi 
aggalara’ berfungsi sebagai sarana pendidikan informal yang menyalurkan nilai-
nilai Islam kepada generasi muda lewat contoh nyata, keterlibatan aktif, dan 
pengalaman langsung di kehidupan sosial sehari-hari. Melalui partisipasi dalam 
tradisi ini, anak-anak dan remaja secara perlahan menyerap norma-norma seperti 
sopan santun, tanggung jawab, solidaritas, dan spiritualitas yang menjadi bagian 
dari budaya serta ajaran Islam. Fungsi Latency ini berperan penting dalam 
memastikan bahwa sistem sosial terus mereproduksi nilai moral yang diperlukan 
untuk keberlanjutan masyarakat dan memperkuat ikatan sosial melalui regenerasi 
budaya yang berlandaskan prinsip-prinsip agama. 

Penelitian ini menunjukkan bahwa pelaksanaan tradisi aggalara’ dalam 
rangka pasunna’ bukan sekadar upaya pelestarian budaya lokal, tetapi juga 
mengandung makna spiritual yang mendalam, khususnya dalam menginternalisasi 
nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari masyarakat. Salah satu nilai utama 
yang tampak jelas adalah syukur, atau rasa terima kasih kepada Sang Pencipta 
atas berbagai nikmat seperti kesehatan, rezeki, dan kebersamaan keluarga. Tradisi 
ini menjadi media kolektif untuk mengekspresikan rasa syukur secara sosial dan 
spiritual, mempererat hubungan antara manusia dan Allah SWT, sekaligus 
menciptakan ruang interaksi sosial yang bernilai ibadah. Ekspresi syukur dalam 
aggalara’ tidak hanya terbatas pada doa dan ungkapan lisan, tetapi juga 



Vol. 21, No. 2, November 2025                                                                 p-ISSN: 2087-3476  
Jurnal Pepatuzdu: Media Pendidikan dan Sosial Kemasyarakat           e-ISSN: 2541-5700 
 DOI: http://dx.doi.org/10.35329/fkip.v21i2.6462 
 

164 
 

diwujudkan melalui tindakan nyata, seperti berbagi makanan dan saling 
membantu dalam pelaksanaan acara. 

Selain rasa syukur, nilai ukhuwah atau persaudaraan juga memegang 
peranan penting dalam pelaksanaan aggalara’. Tradisi ini menjadi cara efektif 
untuk menyatukan kembali hubungan sosial yang mungkin sempat renggang, di 
kalangan keluarga inti maupun masyarakat luas. Momentum pasunna’ dijadikan 
kesempatan untuk berkumpul dan bersilaturahmi, di mana nilai-nilai Islam 
tentang kebersamaan, kasih sayang, dan saling menghormati kembali dihidupkan. 
Partisipasi aktif masyarakat dalam prosesi ini menunjukkan kekuatan solidaritas 
dan kerja sama yang sudah mengakar dalam budaya Islam. Kebersamaan dalam 
mempersiapkan dan menyelenggarakan acara menciptakan ruang rekonsiliasi, 
memperkuat ikatan sosial, serta menumbuhkan rasa tanggung jawab bersama 
dalam menjaga keharmonisan lingkungan sosial. 

Nilai amanah atau tanggung jawab juga sangat terlihat dalam 
pelaksanaan aggalara’, terutama melalui sosok pemimpin tradisional yang 
dipercaya mengatur jalannya prosesi. Pemimpin ini tidak hanya menjalankan 
tugas seremonial, tetapi juga harus menjadi teladan dalam kejujuran, keadilan, 
dan tanggung jawab moral. Tugas-tugas yang diemban menunjukkan bagaimana 
masyarakat menghargai nilai-nilai kepercayaan dan tanggung jawab sebagai dasar 
untuk menjaga kelancaran acara dan melestarikan warisan budaya. Partisipasi 
kolektif dari masyarakat dalam berbagai tugas seperti menjadi panitia, juru 
masak, ataupun penerima tamu juga menunjukkan bahwa nilai amanah telah 
tertanam kuat dalam praktik sosial mereka. Dengan demikian, tradisi ini tidak 
hanya menanamkan semangat kepemimpinan yang bertanggung jawab, tetapi 
juga memperkuat tata nilai Islam dalam struktur sosial masyarakat. 

Lebih jauh lagi, aggalara’ berperan penting sebagai wahana tarbiyah atau 
pendidikan nilai bagi generasi muda. Melalui keterlibatan langsung dalam proses 
tradisi ini, anak-anak dan remaja diperkenalkan pada norma-norma sosial dan 
ajaran Islam secara kontekstual dan praktis. Mereka belajar tentang sopan 
santun, kepedulian, tanggung jawab, dan kerja sama dalam suasana yang penuh 
makna dan hidup. Nilai-nilai ini tidak hanya diajarkan melalui ucapan, tetapi 
juga ditunjukkan melalui perilaku orang dewasa di sekitar mereka. Oleh karena 
itu, aggalara’ menjadi ruang pendidikan alami dan efektif untuk membentuk 
karakter generasi muda, yang diharapkan mampu tumbuh sebagai individu 
berakhlak dan memahami nilai-nilai luhur budaya serta agama mereka. 

Menurut teori struktural fungsionalisme AGIL yang dikembangkan oleh 
Talcott Parsons, tradisi aggalara’ yang muncul dalam acara pasunna’ 
menunjukkan bagaimana keempat fungsi utama bekerja secara bersamaan untuk 
menjaga stabilitas dan keberlanjutan sistem sosial masyarakat. Nilai syukur 
berperan sebagai mekanisme pencapaian tujuan (goal-attainment), karena 
mengarahkan masyarakat kepada nilai-nilai spiritual dan sosial seperti hidup 



Vol. 21, No. 2, November 2025                                                                 p-ISSN: 2087-3476  
Jurnal Pepatuzdu: Media Pendidikan dan Sosial Kemasyarakat           e-ISSN: 2541-5700 
 DOI: http://dx.doi.org/10.35329/fkip.v21i2.6462 
 

165 
 

harmonis dan keberkahan dari Sang Pencipta. Nilai ukhuwah mewakili fungsi 
integration, yang memperkuat kohesi sosial dengan mempererat relasi dan 
solidaritas antarindividu. 

Sementara itu, nilai amanah menunjukkan fungsi adaptation, yaitu 
kemampuan masyarakat untuk menyesuaikan perannya dan tanggung jawab 
secara fleksibel sesuai dengan perkembangan sosial dan budaya. Terakhir, nilai 
tarbiyah mencerminkan fungsi latency, yakni pelestarian dan pewarisan norma 
serta motivasi melalui pendidikan nilai yang ditanamkan kepada generasi muda. 
Dengan demikian, tradisi aggalara’ berperan sebagai sebuah sistem sosial yang 
mengintegrasikan ajaran Islam ke dalam praktik budaya, sekaligus memperkuat 
struktur sosial agar tetap stabil, adaptif, dan berkelanjutan. 

 
SIMPULAN 

Berdasarkan hasil penelitian mengenai pelaksanaan nilai-nilai Islam dalam 
tradisi aggalara’ pada acara pasunna’, dapat disimpulkan bahwa tradisi ini tidak 
sekadar menjadi ritual budaya, tetapi juga sebagai media yang sangat efektif 
dalam menanamkan dan memperkuat nilai-nilai keislaman di tengah masyarakat. 
Nilai-nilai seperti syukur, ukhuwah, amanah, dan tarbiyah terasa nyata dalam 
setiap tahapan pelaksanaan tradisi. Tradisi ini mencerminkan ekspresi rasa syukur 
kepada Sang Pencipta melalui kebersamaan, memperkuat tali persaudaraan 
melalui interaksi dan gotong royong, serta menanamkan rasa tanggung jawab 
kepada pelaku tradisi dan masyarakat secara umum. Lebih dari itu, aggalara’ juga 
memiliki nilai dalam hal sebagai media pendidikan bagi generasi muda, karena 
mampu menanamkan prinsip moral dan spiritual melalui pengalaman langsung. 

Pelaksanaan tradisi aggalara’ dalam kerangka pasunna’ sangat penting 
dalam menjaga harmoni sosial, mentransmisikan nilai-nilai agama ke dalam 
kehidupan sehari-hari, serta membentuk karakter masyarakat yang berakhlak dan 
beriman. Jika dilihat dari sudut pandang teori struktural fungsionalisme AGIL 
dari Talcott Parsons, keempat nilai tersebut mencerminkan fungsi Goal-
Attainment (syukur), Integration (ukhuwah), Adaptation (amanah), dan Latency 
(tarbiyah), yang semuanya saling melengkapi untuk memastikan keseimbangan 
serta keberlanjutan sistem sosial. Tradisi ini menunjukkan bagaimana budaya 
lokal dapat berjalan beriringan dengan ajaran Islam, sekaligus menjadi alat 
dakwah kultural yang kuat dalam kehidupan masyarakat. Oleh karena itu, 
aggalara’ tidak hanya patut dilestarikan sebagai warisan budaya, tetapi juga 
sebagai wahana internalisasi nilai-nilai Islam yang kontekstual dan menyatu 
dengan realitas sosial masyarakat. 

 
 
 
 



Vol. 21, No. 2, November 2025                                                                 p-ISSN: 2087-3476  
Jurnal Pepatuzdu: Media Pendidikan dan Sosial Kemasyarakat           e-ISSN: 2541-5700 
 DOI: http://dx.doi.org/10.35329/fkip.v21i2.6462 
 

166 
 

SARAN DAN REKOMENDASI 
Berdasarkan hasil penelitian ada beberapa saran dari peneliti yakni: 

1. Untuk masyarakat diharapkan terus melestarikan tradisi Aggalara’ sebagai 
bagian dari warisan budaya dan sebagai media dakwah yang mengandung 
nilai-nilai Islami seperti syukur, ukhuwah, amanah, dan tarbiyah. Selain 
menjaga agar tradisi ini tetap lestari secara turun-temurun, penting juga untuk 
melibatkan generasi muda agar nilai-nilai tersebut terus diwariskan melalui 
pendidikan yang relevan dan berorientasi pada pengalaman nyata. 

2. Untuk Pemerintah Daerah Kabupaten Jeneponto perlu memberikan dukungan 
nyata bagi pelestarian tradisi Aggalara’ melalui kebijakan perlindungan budaya 
lokal yang berlandaskan nilai-nilai agama. Bentuk dukungan ini bisa berupa 
fasilitasi kegiatan budaya, pelatihan bagi tokoh adat dan pemuda, serta 
memasukkan tradisi ini ke dalam program pembangunan sosial dan pendidikan 
karakter masyarakat berbasis kearifan lokal. 

3. Untuk peneliti selanjutnya disarankan untuk memperluas studi mengenai nilai-
nilai Islami dalam tradisi Aggalara’ melalui pendekatan interdisipliner yang 
lebih mendalam. Pendekatan tersebut meliputi analisis gender untuk 
memahami peran laki-laki dan perempuan dalam pelestarian tradisi, 
pendekatan ekonomi untuk menilai beban maupun manfaat finansial dari 
pelaksanaan tradisi, serta perspektif pendidikan guna mengeksplorasi 
bagaimana tradisi berperan dalam pembentukan karakter generasi muda. 
Selain itu, penting juga melakukan penelitian jangka panjang (longitudinal) 
guna melacak perubahan dan transformasi nilai-nilai tersebut seiring 
munculnya pengaruh modernisasi, globalisasi, dan perubahan struktur sosial 
masyarakat lokal. 

 
DAFTAR PUSTAKA 
Arkoun, M. (2019). Rethinking Islam: Common Questions, Uncommon Answers. 

Routledge. 
Said, B. (2017). Pewarisan Nilai-Nilai Dan Budaya Dalam Pendidikan Islam. 

Lentera Pendidikan : Jurnal Ilmu Tarbiyah Dan Keguruan, 14(1), 103–111. 
https://doi.org/10.24252/lp.2011v14n1a7. 

Clifford, J. (1988). The Predicament of Culture Twentieth-Century Ethnography, 
Literature, and Art. Harvard University Press. 

Denzin, N. K., & Lincoln, Y. S. (2011). The Sage Handbook of Qualitative Research 
(4th ed.) (N. K. Denzin & Y. S. Lincoln, Eds.). Sage. 

Durkheim, E. (2001). The Elementary Forms of the Religious Life (Carole Cosman, 
Trans.). Oxford University Press Inc. 

Fuady, S. ., & Rizaldi, R. M. A. . (2022). peran Lembaga Pendidikan Islam: Antara 
Transmisi Budaya Dan Nilai-Nilai Luhur Dan Penyiapan Generasi Bangsa. 
Misbahul Ulum (Jurnal Institusi), 4(2 Desember), 101–120. 



Vol. 21, No. 2, November 2025                                                                 p-ISSN: 2087-3476  
Jurnal Pepatuzdu: Media Pendidikan dan Sosial Kemasyarakat           e-ISSN: 2541-5700 
 DOI: http://dx.doi.org/10.35329/fkip.v21i2.6462 
 

167 
 

https://doi.org/10.70688/misbahululum.v4i2 Desember.247 
Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures: Selected Essays. Basic Books. 
Giddens, A. (2006). Sociology 5th. ed. Polity Press. 
Henri. (2025a). The Existence of The Aggalara’ Tradition in Passunna’ Ceremony in 

Jeneponto, South Sulawesi. Progress in Social Development, 6(1), 225–229. 
https://doi.org/https://doi.org/10.30872/psd.v6i1 

Henri. (2025b). Tujuan Pelaksanaan Tradisi Aggalara’ pada Acara Pasunna’ di 
Kabupaten Jeneponto Sulawesi Selatan. PESHUM: Jurnal Pendidikan, 
Sosial dan Humaniora, 4781–4789. 
https://doi.org/https://doi.org/10.56799/peshum.v4i3.8766 

Ikhwanuddin, M. (2021). Hukum Islam dan Budaya Lokal Telaah Unsur Lokalitas 
dalam Pembentukan Hukum Islam STAI Taruna Surabaya. Jurnal 
Keislaman, 2(2), 238–248. https://doi:10.54298/jk.v2i2.3388 

Koentjaraningrat. (2004). Kebudayaan, Mentalitas dan Pembangunan. PT. 
Gramedia Pustaka Utama. 

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar ilmu Antropologi. Rineka Cipta. 
Madjid, N. (2006). Islam, Doktrin dan Peradaban. In Yayasan Paramadina. Yayasan 

Paramadina. 
Mita, Mita (2022) Integrasi Budaya Islam dengan Budaya Lokal dalam Tradisi 

Assunna’ di Masyarakat Desa Paitana Kecamatan Turatea Kabupaten 
Jeneponto. Undergraduate (S1) thesis, Universitas Islam Negeri Alauddin 
Makassar. 

Moleong, L. J. (2018). Metodologi Penelitian Kualitatif Edisi Revisi. PT. Remaja 
Rosdakarya. 

Mulkhan, A. M. (2000). Islam Murni dalam Masyarakat Petani. Yayasan Bentang 
Budaya. 

Parsons, T. (1951). The Social System. The Free Press of Glencoe. 
Shihab, A. (1999). Islam inklusif menuju sikap terbuka dalam beragama. Mizan. 
Spradley, J. P. (1980). Participant Observation. Holt, Rinehart and Winston. 
Tilaar, H. A. R. (2004). Multikulturalisme:  Tantangan-tantangan Global Masa 

Depan dalam Transformasi Pendidikan Nasional. Development Studies 
Foundation. 

Umar, N. (2010). Argumentasi Kesetaraan Gender Perspektif al-Qur’. Paramadina. 
Yayah, Y., & Sumadi, S. (2017). Nilai-Nilai Pendidikan dalam Tradisi Islam 

Nusantara. Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, 5(1). Retrieved from 
https://www.riset-iaid.net/index.php/jppi/article/view/66 

Wibisono, M. Y. (2020). Sosiologi Agama. 
https://www.researchgate.net/publication/361383970. 


