Vol. 21, No. 2, November 2025 p-ISSN: 2087-3476
Jurnal Pepatuzdu: Media Pendidikan dan Sosial Kemasyarakat e-ISSN: 2541-5700
DOI: http://dx.doi.org/10.35329/fkip.v21i2.6462

NILAI-NILAI ISLAM PELAKSANAAN TRADISI AGGALARA’ PADA
ACARA PASUNNA’ DI KABUPATEN JENEPONTO SULAWESI
SELATAN

Henri*, Parham Taufik, Tiara Nur'aini

Universitas Negeri Makassar
*Email: henri@unm.ac.id

ABSTRACT

Aggalara’ tradition in the pasunna’ ceremony in Jeneponto Regency, South
Sulawesi, is part of a cultural heritage that holds religious values, especially those
related to Islam such as gratitude, brotherhood, trust, and education. This research
aims to understand how these values are realized in the implementation of the tradition.
The approach used is descriptive qualitative research with an ethnographic method,
through direct observation, in-depth interviews, and documentation studies. Data is
analyzed using Talcott Parsons' structural functionalism theory to reveal how this
tradition functions in strengthening social bonds and maintaining balance in the
community. The research results show that gratitude is reflected in expressions of
thanks to God for the blessings of life and the successful conduct of the pasunna’
ceremony. Solidarity and family relationships within the community demonstrate a
strong value of brotherhood. Value of trust can be seen from the responsibilities of
traditional leaders in carrying out their roles, while education is evident in the process
of passing values to the younger generation. Aggalara’ tradition not only preserves local
cultural identity but also deepens Islamic values in a contextual manner. This finding
emphasizes that local culture can be an effective instrument for educating religious
values in everyday community life.

Keywords: aggalara’, islamic values, pasunna’

PENDAHULUAN

Indonesia dikenal sebagai negara yang kaya akan tradisi dan budaya lokal
yang terus berkembang seiring dengan nilai-nilai agama, terutama Islam. Di
berbagai daerah, tradisi yang diwariskan secara turun-temurun tak hanya punya
nilai estetika dan hiburan, tapi juga menyimpan pesan moral dan spiritual yang
mendalam. Menurut (Koentjaraningrat, 2009), kebudayaan adalah keseluruhan
sistem gagasan, tindakan, dan karya manusia dalam kehidupan bermasyarakat
yang dipelajari dan menjadi bagian dari diri manusia. Salah satu tradisi yang

153



Vol. 21, No. 2, November 2025 p-ISSN: 2087-3476
Jurnal Pepatuzdu: Media Pendidikan dan Sosial Kemasyarakat e-ISSN: 2541-5700
DOI: http://dx.doi.org/10.35329/tkip.v21i2.6462

tetap berlangsung hingga saat ini adalah aggalara’, yang dilakukan dalam rangka
pasunna’ di Kabupaten Jeneponto, Sulawesi Selatan. (Geertz, 1973) menunjukkan
bahwa simbol-simbol budaya, termasuk ritual keagamaan dan tradisi lokal,
berfungsi sebagai sistem makna yang memengaruhi perilaku kolektif masyarakat.

Tradisi Aggalara’ tidak sekadar memperkuat identitas masyarakat
Jeneponto, melainkan juga penuh dengan nilai-nilai Islam yang diungkapkan
secara relevan dengan konteks lokal. Nilai syukur tampak sebagai ungkapan rasa
terima kasih kepada Allah SWT atas keberkahan rumah tangga dan kehidupan;
ukhuwah terwujud melalui pemeliharaan hubungan yang harmonis antar sesama
warga; amanah diwujudkan dalam bentuk tanggung jawab yang diemban oleh
pelaku tradisi selama menjalankan prosesi; sedangkan tarbiyah berperan sebagai
pendidikan moral dan nilai bagi generasi muda. Temuan ini sejalan dengan
pendapat Yayah & Sumadi (2017), yang menegaskan bahwa tradisi Islam
Nusantara mengandung unsur religius, moral, sosial, dan budaya yang terintegrasi
dalam praktik sehari-hari. Selain itu,

Mita (2022) dalam studi tentang integrasi budaya Islam dengan budaya
lokal dalam tradisi Assunna’ di Desa Paitana, Jeneponto, menyatakan bahwa
tradisi ini menyimpan nilai-nilai religius, akhlak, sosial, kebersihan, dan gotong-
royong (assamaturu’), yang secara fungsional sejalan dengan nilai-nilai syukur,
ukhuwah, amanah, dan tarbiyah yang terkandung dalam Aggalara’. (Durkheim,
2001) menyatakan bahwa praktik ritual dapat memperkuat solidaritas sosial dan
integrasi masyarakat, sementara (Madjid, 2006) menekankan bahwa prinsip-
prinsip universal dalam ajaran Islam dapat diinternalisasi melalui tradisi lokal
selama tidak bertentangan dengan nilai-nilai tauhid. Dalam kerangka ini,
aggalara® menjadi saluran lokal untuk mengekspresikan nilai-nilai Islam yang
hidup dalam kehidupan sehari-hari.

Tidak semua tradisi lokal dipandang sebagai media untuk membangun
nilai keislaman. Modernisasi dan perubahan pola pikir masyarakat seringkali
membuat generasi muda menjauh dari warisan budaya yang dianggap kurang
relevan dengan zaman. (Giddens, 2006) mencatat bahwa modernitas menyebabkan
dislokasi tradisi dan menimbulkan kebutuhan untuk refleksi terhadap nilai-nilai
yang diwariskan. Di sisi lain, (Mulkhan, 2000) menegaskan bahwa Islam
Nusantara memiliki kekayaan lokal yang bisa digunakan sebagai sarana untuk
memperbaiki moral dan membangun masyarakat yang lebih baik. Oleh karena itu,
penting untuk melakukan kajian ilmiah mengenai bagaimana tradisi seperti
aggalara’ mampu bertahan dan bahkan berperan penting dalam membentuk
karakter dan kesadaran keagamaan masyarakat.

Dalam masyarakat Bugis-Makassar, termasuk komunitas di Jeneponto,
tradisi sering kali menyatu erat dengan aspek spiritual dan keagamaan. Gabungan
antara adat (pangngadereng) dan syariat Islam membentuk pola budaya yang
unik, di mana nilai-nilai Islam diserap melalui simbol-simbol, cerita, dan tindakan

154



Vol. 21, No. 2, November 2025 p-ISSN: 2087-3476
Jurnal Pepatuzdu: Media Pendidikan dan Sosial Kemasyarakat e-ISSN: 2541-5700
DOI: http://dx.doi.org/10.35329/fkip.v21i2.6462

ritual. Seperti yang dikatakan (Ikhwanuddin, 2021), perkembangan Islam di
Sulawesi Selatan bersifat adaptif melalui pendekatan budaya, bukan konfrontatif,
sehingga menghasilkan tradisi Islam yang tetap menghormati budaya lokal. Oleh
karena itu, upacara aggalara’ tidak sekadar warisan nenek moyang, tetapi juga
sebagai wahana untuk memperdalam penghayatan keagamaan masyarakat.

Nilai syukur tidak hanya diungkapkan secara formal kepada Allah SWT,
tetapi juga tercermin dalam cara masyarakat menjaga harmoni sosial, menyambut
tamu, dan menyelenggarakan acara dengan penuh kehangatan. Hal ini sejalan
dengan pandangan (Shihab, 1999) bahwa Islam di Indonesia cenderung
mengungkapkan ekspresi keagamaannya melalui budaya kolektif, seperti ritual
dan upacara adat. Dalam pelaksanaan aggalara’, rasa syukur menjadi dasar
spiritual yang memperkuat komitmen kolektif terhadap harmoni sosial,
sebagaimana dikemukakan (Arkoun, 2019), bahwa agama dalam masyarakat
Muslim berfungsi sebagai sistem makna yang membimbing tindakan sosial.

Di sisi lain, nilai ukhuwah dan amanah secara beriringan tampak jelas
melalui partisipasi aktif masyarakat dalam setiap tahap tradisi, dari perencanaan
hingga pelaksanaan. Ikatan sosial yang terbentuk melalui gotong royong dan
silaturahmi menjadi cerminan nyata dari prinsip ukhuwah Islamiyah, yaitu
persaudaraan yang didasarkan pada iman dan nilai moral. Sebagaimana
ditegaskan oleh (Umar, 2010), ukhuwah sangat penting dalam membangun
masyarakat madani yang berperadaban. Tradisi seperti aggalara’ berfungsi untuk
menjaga keberlanjutan nilai-nilai tersebut agar tetap hidup dalam kehidupan
sehari-hari.

Selain itu, nilai tarbiyah atau pendidikan nilai memainkan peran penting
dalam proses pewarisan budaya. Tradisi ini menjadi ruang antar generasi di mana
anak muda tidak hanya menyaksikan prosesi, tetapi juga belajar dari simbol,
cerita, dan terlibat langsung dalam kegiatan sosial keagamaan. Menurut Syafrizal
Fuady & Rizaldi (2022), lembaga pendidikan Islam, keluarga, sekolah, maupun
komunitas masyarakat, berfungsi sebagai saluran utama untuk menanamkan
nilai-nilai luhur dan budaya kepada generasi muda. Hal ini menciptakan kerangka
pendidikan moral yang berkelanjutan.

Di sisi lain, Basnang Said (2017) menyatakan bahwa tarbiyah dalam
pendidikan Islam adalah mekanisme untuk menjaga dan membimbing generasi
berikutnya melalui keteladanan, konsistensi nilai, dan pengintegrasian budaya
lokal, sehingga nilai-nilai karakter Islami dapat tertanam dalam perilaku sehari-
hari. Hal ini sesuai dengan pandangan (Tilaar, 2004), bahwa pendidikan yang
efektif harus menyentuh dimensi budaya dan spiritual masyarakat. Oleh karena
itu, aggalara’ tidak hanya berfungsi sebagai media pelestarian budaya, tetapi juga
sebagai alat untuk pembentukan karakter moral dan keagamaan generasi penerus.

Penelitian ini dilakukan menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif
dengan metode etnografi, karena metode ini memudahkan peneliti untuk

155



Vol. 21, No. 2, November 2025 p-ISSN: 2087-3476
Jurnal Pepatuzdu: Media Pendidikan dan Sosial Kemasyarakat e-ISSN: 2541-5700
DOI: http://dx.doi.org/10.35329/tkip.v21i2.6462

memahami makna mendalam yang tersembunyi di balik simbol, tindakan, dan
interaksi sosial dalam tradisi aggalara’. Menurut (Geertz, 1973), pendekatan ini
dikenal sebagai "thick description" yakni penjabaran yang mendalam tentang
makna sosial dan budaya dari perilaku yang diamati. Data dikumpulkan melalui
observasi partisipatif, wawancara mendalam, serta studi dokumentasi terhadap
sumber-sumber lokal. Untuk menganalisis data, digunakan teori fungsionalisme
struktural dari Talcott Parsons, yang menekankan pentingnya integrasi sosial
melalui institusi dan norma (Parsons, 1951). Menurut (Wibisono, 2020),
pendekatan ini membantu memahami bagaimana sistem budaya berperan dalam
menjaga stabilitas masyarakat melalui struktur sosial yang ada.

Kajian ini memiliki kebaruan dalam hal pembahasan mengenai nilai-nilai
Islam pada pelaksanaan tradisi aggalara’. Ini merupakan penelitian pertama yang
membahas mengenai nilai-nilai islam yang terkandung dalam tradisi aggalara’
pada acara pasunna’. Ada beberapa penelitian sebelumnya yang sudah membahas
tentang aggalara’ diantaranya penelitian berjudul The Existence of The Aggalara
Tradition in Passunna’ Ceremony in Jeneponto, South Sulawesi dimana didalamnya

2

membahas bagaimana eksistensi tradisi aggalara mulai dari sejarah sampai dengan
keberadaannya di zaman modern saat ini (Henri, 2025a) Sedangkan pada
penelitian ini akan lebih fokus menguliti apa saja yang menjadi nilai-nilai Islam
pada pelaksanaan tradisi Aggalara’. Penelitian lainnya berjudul Tujuan
Pelaksanaan Tradisi Aggalara’ pada Acara Pasunna’ di Kabupaten Jeneponto
Sulawesi Selatan dimana membahas berbagai tujuan dari pelaksanaan tradisi
aggalara’ (Henri, 2025b), sedangkan penelitian ini akan membahas lebih dalam
mengenai nilai-nilai Islam tradisi aggalara’ pada acara pasunna’ di Kabupaten
Jeneponto Sulawesi Selatan.

Penelitian ini memberi kontribusi penting dalam mengungkap bagaimana
tradisi aggalara’ sebagai media untuk menyalurkan nilai-nilai Islam dalam budaya
masyarakat Jeneponto. Dengan melakukan studi mendalam tentang praktik sosial
dan makna simbolik di balik tradisi ini, penelitian ini menunjukkan bahwa
aggalara’ tidak hanya sebagai pelestarian budaya, tetapi juga sebagai alat untuk
menginternalisasi nilai-nilai religius seperti syukur, ukhuwah, amanah, dan
tarbiyah. Di tengah masyarakat yang terus berubah akibat pengaruh modernisasi,
tradisi ini tetap menjadi ruang kolektif yang memperkuat identitas, membangun
solidaritas sosial, dan menanamkan nilai-nilai etika spiritual kepada generasi
muda. Oleh karena itu, hasil penelitian ini dapat menjadi referensi dari sisi
akademik maupun praktis dalam memahami kaitan antara budaya lokal dan
penguatan nilai-nilai keislaman dalam masyarakat yang beragam dan dinamis.

Penelitian ini sangat penting dilakukan karena kita perlu memahami
secara mendalam bagaimana tradisi Aggalara’ sebagai wahana internalisasi nilai-
nilai Islam dalam konteks budaya lokal masyarakat Jeneponto. Walaupun
Aggalara’ pernah dibahas dalam berbagai studi sebelumnya dari sisi sejarah dan

156



Vol. 21, No. 2, November 2025 p-ISSN: 2087-3476
Jurnal Pepatuzdu: Media Pendidikan dan Sosial Kemasyarakat e-ISSN: 2541-5700
DOI: http://dx.doi.org/10.35329/fkip.v21i2.6462

keberadaannya, masih ada kekosongan dalam pemahaman tentang bagaimana
nilai-nilai Islam seperti syukur, ukhuwah, amanah, dan tarbiyah diartikulasikan
melalui simbol dan praktik dalam ritual tersebut. Di tengah derasnya arus
modernisasi dan gangguan budaya, generasi muda semakin jauh dari akar tradisi
mereka, berpotensi mengabaikan nilai-nilai keislaman yang terkandung dalam
kearifan lokal. Selain itu, dalam konteks memperkuat karakter dan pendidikan
berbasis budaya, hasil penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi
terhadap pengembangan kurikulum lokal, pelestarian tradisi, dan penguatan
identitas keislaman yang berakar kuat pada budaya setempat.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini mengadopsi pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode
etnografi, yang dianggap sangat cocok untuk menggali makna simbolik dan nilai-
nilai budaya dalam tradisi aggalara’. Pendekatan ini memberi peneliti kesempatan
untuk memahami secara mendalam praktik keagamaan dan kebudayaan
masyarakat Jeneponto melalui pengalaman langsung dan keterlibatan aktif di
lapangan. Seperti yang dijelaskan oleh (Spradley, 1980), metode etnografi
bertujuan memahami makna di balik tindakan dan simbol budaya menurut
perspektif pelaku budaya itu sendiri. Penelitian ini berlokasi di Kabupaten
Jeneponto Provinsi Sulawesi Selatan dan pengumpulan data dilaksanakan selama
2 bulan yaitu dari November sampai Desember 2024.

Pemilihan metode ini didasarkan pada pemahaman bahwa tradisi adalah
fenomena sosial yang kompleks dan tidak bisa hanya diukur dengan angka atau
statistik. Tradisi aggalara’ merepresentasikan nilai-nilai keagamaan dan identitas
lokal yang diturunkan dari generasi ke generasi. Menurut (Koentjaraningrat,
2004), budaya adalah sistem gagasan, tindakan, dan karya manusia yang
dipelajari dan diwariskan secara sosial. Oleh sebab itu, metode etnografi kualitatif
memungkinkan peneliti mendapatkan pemahaman yang holistik dan kontekstual
terhadap praktik kebudayaan ini.

Konsep etnografi juga didukung oleh pemikiran (Clifford, 1988) melalui
pendekatan “thick description”, yaitu gambaran mendalam tentang makna
tersembunyi dalam simbol, bahasa, dan tindakan. Geertz berpendapat bahwa
untuk memahami budaya, kita tidak cukup hanya mengamati tindakan, tetapi
juga perlu menafsirkan makna di baliknya. Pendekatan ini membantu peneliti
menghubungkan nilai-nilai Islam dengan struktur sosial dan simbol budaya yang
hidup dalam tradisi aggalara’.

Untuk memastikan validitas data, peneliti menjalankan observasi
partisipatif, melakukan wawancara mendalam, serta mengkaji dokumentasi
terkait. Observasi dilakukan secara langsung selama berlangsungnya acara
pasunna’ dan aggalara’, sementara wawancara dilakukan dengan tokoh adat,
tokoh agama, dan masyarakat yang turut serta dalam tradisi tersebut.

157



Vol. 21, No. 2, November 2025 p-ISSN: 2087-3476
Jurnal Pepatuzdu: Media Pendidikan dan Sosial Kemasyarakat e-ISSN: 2541-5700
DOI: http://dx.doi.org/10.35329/tkip.v21i2.6462

Dokumentasi juga meliputi catatan sejarah lokal dan arsip keluarga adat guna
mendukung dan memverifikasi temuan lapangan. Menurut (Moleong, 2018),
pendekatan kualitatif sangat efektif untuk memahami konteks sosial dan makna
yang tersembunyi di balik interaksi manusia.

Dalam menganalisis data, penelitian ini mengacu pada kerangka teori
yang dikembangkan oleh (Parsons, 1951), yang menggambarkan empat fungsi
utama dalam sistem sosial: Adaptation (A), Goal Attainment (G), Integration (I),
dan Latency (L). Dalam konteks tradisi aggalara’, fungsi Adaptation tampak dari
bagaimana masyarakat menyesuaikan sumber daya sosial dan budaya untuk
menjalankan acara pasunna’, misalnya dalam pembagian peran saat persiapan
dan pelaksanaan ritual. IFungsi Goal Attainment terlihat dari tujuan bersama
untuk memastikan acara berjalan sukses, sebagai bentuk penghormatan terhadap
nilai-nilai Islam dan leluhur. Integration diwujudkan melalui penguatan tali
silaturahmi antara warga, pemimpin adat, dan tokoh agama, sehingga tercipta
kohesi sosial yang stabil. Sementara itu, fungsi Latency berperan dalam menjaga
kelestarian budaya dan nilai keagamaan melalui proses sosialisasi serta
internalisasi nilai-nilai seperti syukur, ukhuwah, amanah, dan tarbiyah kepada
generasi muda. Dengan menerapkan kerangka teori tersebut, penelitian mampu
menunjukkan bagaimana struktur tradisi aggalara’ secara fungsional mendukung
keberlangsungan kehidupan sosial masyarakat Jeneponto.

Untuk memastikan keabsahan data yang diperoleh dalam penelitian ini,
kami menggunakan teknik triangulasi sumber dan metode. Triangulasi sumber
dilakukan dengan membandingkan informasi dari berbagai narasumber, seperti
tokoh adat, tokoh agama, dan pelaku tradisi aggalara’, untuk memastikan
konsistensi data yang diberikan. Di sisi lain, triangulasi metode diterapkan melalui
penggabungan hasil observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan
dokumentasi berupa foto, video, serta naskah dari komunitas lokal. Pendekatan
ini membantu peneliti memperoleh gambaran yang lebih lengkap dan mendalam
tentang makna serta fungsi tradisi aggalara’, sekaligus meminimalkan potensi bias
interpretasi yang sering muncul dalam penelitian kualitatif yang sangat
dipengaruhi oleh konteks budaya setempat.

Selain triangulasi, dilakukan juga teknik member check, yaitu melakukan
konfirmasi kembali terhadap data, interpretasi, dan temuan penelitian kepada
para informan utama. Tujuannya agar hasil analisis tetap sesuai dengan maksud
asli dari pelaku tradisi. Informan diminta tanggapannya terhadap kutipan atau
narasi yang dihasilkan oleh peneliti, sehingga integritas dan kredibilitas data tetap
terjaga. Menurut (Denzin & Lincoln, 2011), validitas dalam penelitian kualitatif
dapat dicapai melalui berbagai strategi seperti credibility, transferability,
dependability, dan confirmability salah satunya lewat triangulasi dan member check.
Dengan demikian, keabsahan data dalam studi ini dijaga secara metodologis agar
hasilnya dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah.

158



Vol. 21, No. 2, November 2025 p-ISSN: 2087-3476
Jurnal Pepatuzdu: Media Pendidikan dan Sosial Kemasyarakat e-ISSN: 2541-5700
DOI: http://dx.doi.org/10.35329/fkip.v21i2.6462

HASIL DAN PEMBAHASAN
Nilai-nilai Islam dalam Pelaksanaan Tradisi Aggalara’ pada Acara Pasunna’
1. Nilai Berupa Rasa Syukur (Rasa Terima Kasih kepada Sang Pencipta)

Tradisi aggalara’ dalam acara pasunna’ menyimpan nilai Islami yang
sangat dalam, terutama terkait rasa syukur kepada Sang pencipta. Masyarakat
yang menjalankan tradisi ini percaya bahwa pasunna’ bukan sekadar acara rutin
untuk penanda kedeewasaan anak melainkan sebagai rasa syukur masih diberikan
berbagai anugerah dari sang pencipta. Melalui aggalara’, rasa syukur itu
diekspresikan secara bersama-sama, melibatkan keluarga, Lkerabat, dan
masyarakat sekitar dalam suasana kebersamaan.

Pelaksanaan aggalara’ lebih dari sekadar ritual dan budaya; ia juga
menanamkan nilai-nilai ketauhidan dalam kehidupan bermasyarakat. Dalam
konteks ini, rasa syukur tidak hanya diungkapkan melalui kata-kata atau doa,
tetapi juga diwujudkan dalam berbagi kebahagiaan dan rezeki dengan sesama.
Penyiapan hidangan dan prosesi berlangsung mencerminkan semangat berbagi
dan kepedulian sosial, yang menjadi bagian dari ajaran Islam. Hal ini memperkuat
bahwa aggalara’ adalah cara menginternalisasi nilai-nilai Islam ke dalam praktik
sosial yang hidup di tengah masyarakat, sehingga mempererat ikatan spiritual
antara manusia dan Allah SWT.

Nilai syukur dalam aggalara’ juga memperkuat solidaritas sosial dan
semangat gotong royong masyarakat. Kebersamaan dalam menyukseskan acara
ini menunjukkan bahwa rasa terima kasih kepada Allah SWT tidak berhenti di
tingkat pribadi, tetapi terus meluas melalui perhatian dan partisipasi sosial.
Dengan demikian, tradisi aggalara’ bukan hanya warisan budaya lokal, tetapi juga
media dakwah kultural yang merepresentasikan nilai-nilai Islam secara
kontekstual dan menyatu dengan kehidupan sehari-hari masyarakat.

Hal tersebut senada dengan pendapat salah satu informan Bernama Ibu
Erni yang mengutarakan bahwa tradisi aggalara’ sangat erat hubungannya
dengan nilai Islam utamanya dalam hal rasa syukur kepada pencipta, baik rasa
syukur dalam bentuk Kesehatan, rezeki yang selalu di cukupkan, kebersamaan
dengan keluarga dan yang lainnya (Wawancara, 2024).

Dalam  kerangka teori struktural fungsionalisme AGIL vyang
dikembangkan oleh Talcott Parsons, nilai Islami yang terkandung dalam tradisi
aggalara’ sebagai bentuk rasa syukur atau ucapan terima kasih kepada Sang
Pencipta dapat dipahami melalui fungsi Goal-Attainment. Fungsi ini
menitikberatkan pada pencapaian tujuan bersama dalam sebuah sistem sosial.
Tradisi aggalara’ saat acara pasunna’ mencerminkan usaha masyarakat untuk
mencapai tujuan spiritual sekaligus sosial, yaitu terciptanya kehidupan yang
penuh berkah bagai anak yang dilangsungkan acara pasunna’. Ekspresi rasa
syukur ini bukan hanya memperkuat kesadaran religius terhadap ketentuan Sang
Pencipta, tetapi juga menegaskan arah bersama untuk menjaga keberlangsungan

159



Vol. 21, No. 2, November 2025 p-ISSN: 2087-3476
Jurnal Pepatuzdu: Media Pendidikan dan Sosial Kemasyarakat e-ISSN: 2541-5700
DOI: http://dx.doi.org/10.35329/tkip.v21i2.6462

nilai-nilai Islam dan solidaritas sosial. Nilai syukur berfungsi sebagai panduan
dalam tindakan individu berdasarkan budaya yang telah disepakati bersama,
sehingga struktur sosial tetap kokoh dan tujuan sosial, seperti kesalehan kolektif
dapat terwujud. Dengan demikian, tradisi ini memperkuat hubungan sosial dan
memperkuat identitas keagamaan masyarakat dalam konteks kehidupan sehari-
hari.

2. Nilai Berupa Ukhuwah (Persaudaraan)

Tradisi aggalara’ saat acara pasunna’ memiliki nilai Islami yang kuat
dalam mempererat hubungan ukhuwah atau persaudaraan di tengah masyarakat.
Pelaksanaan tradisi ini menjadi momen penting yang menyatukan berbagai
lapisan masyarakat, mulai dari keluarga inti, kerabat jauh, tetangga, hingga
warga desa. Interaksi sosial selama proses aggalara’ membuka peluang bagi semua
orang untuk saling mengenal, mempererat ikatan emosional, dan menumbuhkan
rasa memiliki bersama. Ini adalah bentuk nyata dari prinsip ukhuwah Islamiyah,
yakni persaudaraan dalam keimanan yang menekankan solidaritas dan
kebersamaan.
integrasi sosial di tingkat komunitas. Partisipasi aktif masyarakat dalam
menyiapkan dan merayakan acara ini menanamkan semangat gotong royong dan
kebersamaan yang tinggi. Warga tidak hanya hadir sebagai tamu, tetapi juga
berperan secara langsung dalam penyelenggaraan tradisi, membantu logistik,
memasak, menghias tempat acara, maupun menyambut tamu. Kebersamaan
seperti ini menciptakan harmoni sosial yang sejalan dengan nilai-nilai Islam, di
mana saling tolong-menolong dalam kebaikan menjadi bagian dari kehidupan
bermasyarakat yang ideal.

Tradisi aggalara’ juga menjadi media rekonsiliasi dan penguatan hubungan
sosial yang mungkin renggang karena kesibukan sehari-hari atau bahkan konflik
kecil yang pernah terjadi. Dalam suasana yang penuh kegembiraan dan
keberkahan, masyarakat saling membuka diri dan mempererat silaturahmi tanpa
sekat. Tradisi ini menunjukkan bahwa nilai ukhuwah tidak sekadar ajaran
normatif dalam Islam, tetapi juga dapat diaktualisasikan secara nyata dalam
kehidupan sosial melalui praktik budaya yang turun-temurun diwariskan. Dengan
demikian, aggalara’ memegang peranan penting dalam memperkuat solidaritas
sosial dan memperkokoh dasar persaudaraan dalam kerangka nilai-nilai Islami.

Salah satu informan penelitian yang bernama Bapak Basri menyatakan
bahwa tradisi aggalara’ ini sangat efektif menyatukan persaudaraan yang
renggang baik dalam keluarga inti maupun antara keluarga jauh yang berlokasi di
luar desa sehingga kami selalu memanfaatkan moment ini untuk menjalin kembali
persaudaraan yang sebelumnya retak agar bisa kembali damai seperti sedia kala
(Wawancara, 2024).

160



Vol. 21, No. 2, November 2025 p-ISSN: 2087-3476
Jurnal Pepatuzdu: Media Pendidikan dan Sosial Kemasyarakat e-ISSN: 2541-5700
DOI: http://dx.doi.org/10.35329/fkip.v21i2.6462

Pada kerangka teori struktural fungsionalisme AGIL yang dikemukakan
oleh Talcott Parsons, nilai ukhuwah atau persaudaraan yang tertanam dalam
tradisi Aggalara’ mencerminkan fungsi integrasi. Fungsi ini bertugas menjaga
ketertiban dan memperkuat kekompakan sosial di dalam masyarakat. Tradisi ini
berfungsi sebagai wadah yang mempererat hubungan antarindividu melalui ikatan
sosial yang harmonis dan didasarkan pada nilai-nilai keagamaan. Partisipasi
berbagai pihak dalam pelaksanaan Aggalara’ menciptakan struktur interaksi sosial
yang memperkuat rasa kebersamaan dan solidaritas kolektif. Dengan melibatkan
berbagai elemen masyarakat dalam satu peristiwa budaya dan keagamaan, tradisi
ini membantu internalisasi norma bersama yang mendukung stabilitas sosial. Nilai
ukhuwah yang dipupuk melalui tradisi ini menjadi fondasi utama dalam
mewujudkan integrasi sosial, sehingga potensi disintegrasi atau konflik dapat
diminimalisir. Dengan demikian, sistem sosial dapat berjalan secara seimbang dan
berkelanjutan.

3. Nilai Berupa Amanah (Tanggung Jawab)

Nilai amanah atau tanggung jawab merupakan salah satu aspek esensial
yang tercermin dalam pelaksanaan tradisi aggalara’ pada acara pasunna’. Dalam
kerangka tradisi ini, ada figur pemimpin adat atau tokoh masyarakat yang secara
khusus ditunjuk untuk mengatur dan mengawasi jalannya proses. Penunjukan ini
bukan sekadar simbolis, melainkan membawa tanggung jawab besar yang harus
dilaksanakan dengan penuh integritas, kejujuran, dan keadilan. Pemimpin
tersebut bertanggung jawab untuk memastikan kelancaran, ketertiban, dan
kesakralan acara berlangsung sesuai norma adat dan ajaran Islam yang sangat
dihormati oleh masyarakat.

Tanggung jawab yang diemban oleh pemimpin tradisi juga mencakup
kemampuannya menjadi teladan dalam sikap dan tindakan. Ia harus mampu
menyelaraskan nilai-nilai Islam dengan tradisi lokal, serta memastikan bahwa
seluruh rangkaian proses berlangsung tanpa melanggar nilai etika dan moral yang
hidup dalam masyarakat. Dalam konteks ini, nilai amanah menjadi pengikat
antara peran individu dan harapan sosial yang diembankan kepadanya.
Keberhasilan acara aggalara’ tidak hanya bergantung pada aspek teknis, tetapi
juga pada kredibilitas moral dan spiritual dari pemimpin yang dipercayakan
tersebut.

Nilai amanah dalam aggalara’ juga tercermin dalam partisipasi kolektif
masyarakat yang turut memastikan keberhasilan acara. Setiap individu yang
diberi tugas sebagai juru masak, panitia acara, maupun pelaksana teknis lainnya
memikul tanggung jawab sesuai peran masing-masing. Kepatuhan terhadap peran
ini menunjukkan bahwa nilai amanah telah menjadi bagian dari budaya kerja
sama masyarakat, yang menegakkan kepercayaan dan tanggung jawab bersama.
Dengan demikian, aggalara’ tidak hanya bernilai sebagai pelestarian tradisi, tetapi

161



Vol. 21, No. 2, November 2025 p-ISSN: 2087-3476
Jurnal Pepatuzdu: Media Pendidikan dan Sosial Kemasyarakat e-ISSN: 2541-5700
DOI: http://dx.doi.org/10.35329/tkip.v21i2.6462

juga sebagai wadah pendidikan sosial dan spiritual dalam membangun karakter
masyarakat yang amanah dan bertanggung jawab.

Pernyataan tersebut sejalan dengan apa yang disampaikan oleh Ibu Pia,
salah satu informan kami, yang menegaskan bahwa tradisi Aggalara’ memerlukan
seorang pemimpin yang menjadi teladan dan bertanggung jawab besar dalam
menjaga makna serta kelancaran pelaksanaannya. Ia menambahkan bahwa
seorang pemimpin adat yang berwibawa tidak hanya memastikan bahwa prosesi
berjalan sesuai dengan nilai budaya yang berlaku, tetapi juga mampu merangkul
perbedaan dan melindungi tradisi dari pengaruh luar yang berpotensi
mengaburkan maknanya (Wawancara, 2024).

Dari sudut pandang teori struktural fungsionalisme AGIL vyang
dikembangkan oleh Talcott Parsons, nilai amanah dalam tradisi aggalara’ dapat
dipahami melalui fungsi Adaptation. Ini menunjukkan kemampuan sistem sosial
untuk beradaptasi dengan tuntutan lingkungan dan mengelola sumber daya secara
efektif. Tanggung jawab yang dipikul oleh pemimpin dalam tradisi ini, serta
partisipasi aktif masyarakat, menggambarkan bagaimana struktur sosial mampu
menyesuaikan peran dan pembagian tugas secara fleksibel demi kelangsungan dan
keberhasilan acara tersebut. Setiap individu menjalankan perannya dengan penuh
tanggung jawab sebagai bentuk adaptasi terhadap kebutuhan sosial, budaya, dan
spiritual yang melingkupi tradisi ini. Dengan menaruh nilai amanah sebagai
prinsip utama, masyarakat tidak hanya memastikan keberlanjutan budaya, tetapi
juga mampu mengadaptasi pelaksanaan tradisi agar tetap relevan dan bermakna
di tengah perubahan zaman, tanpa mengabaikan nilai-nilai Islami sebagai dasar
moral kolektif.

4. Nilai Berupa Tarbiyah (Pendidikan Nilai)

Tradisi aggalara’ dalam acara pasunna’ bukan sekadar ritual budaya
penuh simbol, tetapi juga memiliki peran penting dalam pendidikan masyarakat.
Tradisi ini menjadi media untuk menanamkan nilai dan norma yang berakar pada
ajaran Islam, terutama kepada generasi muda. Melalui partisipasi langsung dalam
tradisi ini, anak-anak dan remaja diperkenalkan pada nilai-nilai luhur seperti
kesopanan, kebersamaan, kepedulian, dan adab dalam berinteraksi sosial. Proses
ini berlangsung secara alami dan kontekstual, di mana pembelajaran nilai terjadi
melalui pengalaman nyata yang didapat dari lingkungan dan interaksi sehari-hari.

Dalam tradisi aggalara’, pendidikan nilai tidak hanya disampaikan secara
lisan, tetapi juga ditanamkan melalui teladan dari orang tua, tokoh adat, dan
pemimpin tradisi. Generasi muda belajar bagaimana bersikap sopan terhadap
tamu, bekerja sama dalam menyiapkan acara, dan memahami pentingnya
menjaga kehormatan keluarga dan komunitas. Semua nilai ini sejalan dengan
prinsip tarbiyah dalam Islam, yang menekankan pentingnya pembentukan
karakter dan moral sejak dini. Dengan demikian, aggalara® menjadi ruang sosial

162



Vol. 21, No. 2, November 2025 p-ISSN: 2087-3476
Jurnal Pepatuzdu: Media Pendidikan dan Sosial Kemasyarakat e-ISSN: 2541-5700
DOI: http://dx.doi.org/10.35329/fkip.v21i2.6462

yang efektif untuk menginternalisasi nilai-nilai keislaman ke dalam kehidupan
generasi penerus.

Lebih jauh lagi, tradisi ini mencerminkan kemampuan masyarakat untuk
mengadaptasi nilai-nilai Islam ke dalam praktik budaya lokal yang terus
berkembang. Meski berbasis adat, aggalara’ tetap mencerminkan ajaran Islam
yang dijalankan secara Lkontekstual sesuai perkembangan sosial. Melalui
pendidikan nilai yang disampaikan lewat tradisi ini, tidak hanya menjaga
keberlangsungan budaya, tetapi juga memastikan bahwa norma-norma Islami
tetap hidup dan relevan dalam kehidupan modern. Dengan cara ini, aggalara’
berperan penting dalam membentuk generasi yang tidak hanya memahami
identitas budaya, tetapi juga memiliki dasar moral dan spiritual yang kokoh.

Hal tersebut sesuai dengan salah satu pendapat informan Bernama Ibu
Ros yang menyatakan bahwa tradisi aggalara’ ini sangat bernilai positif pada
perkembangan pendidikan anak utamanya pada generasi muda yang saat ini
sangat rentan dengan pengaruh negatif dari perkembangan teknologi serta
globalisasi, dengan tradisi aggalara moral dan karakter anak akan lebih terbentuk
sehingga menjadikan anak lebih menghargai dan menghormati orang-orang yang
ada disekelilingnya terutama dari generasi sebelumnya (Wawancara, 2024).

Dalam kerangka teori fungsional struktural AGIL yang dikembangkan
oleh Talcott Parsons, nilai tarbiyah atau pendidikan nilai dalam tradisi aggalara’
mencerminkan fungsi Latency, yaitu usaha untuk menjaga dan menginternalisasi
nilai-nilai budaya sekaligus memotivasi agar sistem sosial tetap stabil. Tradisi
aggalara’ berfungsi sebagai sarana pendidikan informal yang menyalurkan nilai-
nilai Islam kepada generasi muda lewat contoh nyata, keterlibatan aktif, dan
pengalaman langsung di kehidupan sosial sehari-hari. Melalui partisipasi dalam
tradisi ini, anak-anak dan remaja secara perlahan menyerap norma-norma seperti
sopan santun, tanggung jawab, solidaritas, dan spiritualitas yang menjadi bagian
dari budaya serta ajaran Islam. Fungsi Latency ini berperan penting dalam
memastikan bahwa sistem sosial terus mereproduksi nilai moral yang diperlukan
untuk keberlanjutan masyarakat dan memperkuat ikatan sosial melalui regenerasi
budaya yang berlandaskan prinsip-prinsip agama.

Penelitian ini menunjukkan bahwa pelaksanaan tradisi aggalara’ dalam
rangka pasunna’ bukan sekadar upaya pelestarian budaya lokal, tetapi juga
mengandung makna spiritual yang mendalam, khususnya dalam menginternalisasi
nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari masyarakat. Salah satu nilai utama
yang tampak jelas adalah syukur, atau rasa terima kasih kepada Sang Pencipta
atas berbagai nikmat seperti kesehatan, rezeki, dan kebersamaan keluarga. Tradisi
ini menjadi media kolektif untuk mengekspresikan rasa syukur secara sosial dan
spiritual, mempererat hubungan antara manusia dan Allah SWT, sekaligus
menciptakan ruang interaksi sosial yang bernilai ibadah. Ekspresi syukur dalam
aggalara’ tidak hanya terbatas pada doa dan ungkapan lisan, tetapi juga

163



Vol. 21, No. 2, November 2025 p-ISSN: 2087-3476
Jurnal Pepatuzdu: Media Pendidikan dan Sosial Kemasyarakat e-ISSN: 2541-5700
DOI: http://dx.doi.org/10.35329/tkip.v21i2.6462

diwujudkan melalui tindakan nyata, seperti berbagi makanan dan saling
membantu dalam pelaksanaan acara.

Selain rasa syukur, nilai ukhuwah atau persaudaraan juga memegang
peranan penting dalam pelaksanaan aggalara’. Tradisi ini menjadi cara efektif
untuk menyatukan kembali hubungan sosial yang mungkin sempat renggang, di
kalangan keluarga inti maupun masyarakat luas. Momentum pasunna’ dijadikan
kesempatan untuk berkumpul dan bersilaturahmi, di mana nilai-nilai Islam
tentang kebersamaan, kasih sayang, dan saling menghormati kembali dihidupkan.
Partisipasi aktif masyarakat dalam prosesi ini menunjukkan kekuatan solidaritas
dan kerja sama yang sudah mengakar dalam budaya Islam. Kebersamaan dalam
mempersiapkan dan menyelenggarakan acara menciptakan ruang rekonsiliasi,
memperkuat ikatan sosial, serta menumbuhkan rasa tanggung jawab bersama
dalam menjaga keharmonisan lingkungan sosial.

Nilai amanah atau tanggung jawab juga sangat terlihat dalam
pelaksanaan aggalara’, terutama melalui sosok pemimpin tradisional yang
dipercaya mengatur jalannya prosesi. Pemimpin ini tidak hanya menjalankan
tugas seremonial, tetapi juga harus menjadi teladan dalam kejujuran, keadilan,
dan tanggung jawab moral. Tugas-tugas yang diemban menunjukkan bagaimana
masyarakat menghargai nilai-nilai kepercayaan dan tanggung jawab sebagai dasar
untuk menjaga kelancaran acara dan melestarikan warisan budaya. Partisipasi
kolektif dari masyarakat dalam berbagai tugas seperti menjadi panitia, juru
masak, ataupun penerima tamu juga menunjukkan bahwa nilai amanah telah
tertanam kuat dalam praktik sosial mereka. Dengan demikian, tradisi ini tidak
hanya menanamkan semangat kepemimpinan yang bertanggung jawab, tetapi
juga memperkuat tata nilai Islam dalam struktur sosial masyarakat.

Lebih jauh lagi, aggalara’ berperan penting sebagai wahana tarbiyah atau
pendidikan nilai bagi generasi muda. Melalui keterlibatan langsung dalam proses
tradisi ini, anak-anak dan remaja diperkenalkan pada norma-norma sosial dan
ajaran Islam secara kontekstual dan praktis. Mereka belajar tentang sopan
santun, kepedulian, tanggung jawab, dan kerja sama dalam suasana yang penuh
makna dan hidup. Nilai-nilai ini tidak hanya diajarkan melalui ucapan, tetapi
juga ditunjukkan melalui perilaku orang dewasa di sekitar mereka. Oleh karena
itu, aggalara’ menjadi ruang pendidikan alami dan efektif untuk membentuk
karakter generasi muda, yang diharapkan mampu tumbuh sebagai individu
berakhlak dan memahami nilai-nilai luhur budaya serta agama mereka.

Menurut teori struktural fungsionalisme AGIL yang dikembangkan oleh
Talcott Parsons, tradisi aggalara’ yang muncul dalam acara pasunna’
menunjukkan bagaimana keempat fungsi utama bekerja secara bersamaan untuk
menjaga stabilitas dan keberlanjutan sistem sosial masyarakat. Nilai syukur
berperan sebagai mekanisme pencapaian tujuan (goal-attainment), karena
mengarahkan masyarakat kepada nilai-nilai spiritual dan sosial seperti hidup

164



Vol. 21, No. 2, November 2025 p-ISSN: 2087-3476
Jurnal Pepatuzdu: Media Pendidikan dan Sosial Kemasyarakat e-ISSN: 2541-5700
DOI: http://dx.doi.org/10.35329/fkip.v21i2.6462

harmonis dan keberkahan dari Sang Pencipta. Nilai ukhuwah mewakili fungsi
integration, yang memperkuat kohesi sosial dengan mempererat relasi dan
solidaritas antarindividu.

Sementara itu, nilai amanah menunjukkan fungsi adaptation, yaitu
kemampuan masyarakat untuk menyesuaikan perannya dan tanggung jawab
secara fleksibel sesuai dengan perkembangan sosial dan budaya. Terakhir, nilai
tarbiyah mencerminkan fungsi latency, yakni pelestarian dan pewarisan norma
serta motivasi melalui pendidikan nilai yang ditanamkan kepada generasi muda.
Dengan demikian, tradisi aggalara’ berperan sebagai sebuah sistem sosial yang
mengintegrasikan ajaran Islam ke dalam praktik budaya, sekaligus memperkuat
struktur sosial agar tetap stabil, adaptif, dan berkelanjutan.

SIMPULAN

Berdasarkan hasil penelitian mengenai pelaksanaan nilai-nilai Islam dalam
tradisi aggalara’ pada acara pasunna’, dapat disimpulkan bahwa tradisi ini tidak
sekadar menjadi ritual budaya, tetapi juga sebagai media yang sangat efektif
dalam menanamkan dan memperkuat nilai-nilai keislaman di tengah masyarakat.
Nilai-nilai seperti syukur, ukhuwah, amanah, dan tarbiyah terasa nyata dalam
setiap tahapan pelaksanaan tradisi. Tradisi ini mencerminkan ekspresi rasa syukur
kepada Sang Pencipta melalui kebersamaan, memperkuat tali persaudaraan
melalui interaksi dan gotong royong, serta menanamkan rasa tanggung jawab
kepada pelaku tradisi dan masyarakat secara umum. Lebih dari itu, aggalara’ juga
memiliki nilai dalam hal sebagai media pendidikan bagi generasi muda, karena
mampu menanamkan prinsip moral dan spiritual melalui pengalaman langsung.

Pelaksanaan tradisi aggalara’ dalam kerangka pasunna’ sangat penting
dalam menjaga harmoni sosial, mentransmisikan nilai-nilai agama ke dalam
kehidupan sehari-hari, serta membentuk karakter masyarakat yang berakhlak dan
beriman. Jika dilihat dari sudut pandang teori struktural fungsionalisme AGIL
dari Talcott Parsons, keempat mnilai tersebut mencerminkan fungsi Goal-
Attainment (syukur), Integration (ukhuwah), Adaptation (amanah), dan Latency
(tarbiyah), yang semuanya saling melengkapi untuk memastikan keseimbangan
serta keberlanjutan sistem sosial. Tradisi ini menunjukkan bagaimana budaya
lokal dapat berjalan beriringan dengan ajaran Islam, sekaligus menjadi alat
dakwah kultural yang kuat dalam kehidupan masyarakat. Oleh karena itu,
aggalara’ tidak hanya patut dilestarikan sebagai warisan budaya, tetapi juga
sebagai wahana internalisasi nilai-nilai Islam yang kontekstual dan menyatu
dengan realitas sosial masyarakat.

165



Vol. 21, No. 2, November 2025 p-ISSN: 2087-3476
Jurnal Pepatuzdu: Media Pendidikan dan Sosial Kemasyarakat e-ISSN: 2541-5700
DOI: http://dx.doi.org/10.35329/tkip.v21i2.6462

SARAN DAN REKOMENDASI
Berdasarkan hasil penelitian ada beberapa saran dari peneliti yakni:

1. Untuk masyarakat diharapkan terus melestarikan tradisi Aggalara’ sebagai
bagian dari warisan budaya dan sebagai media dakwah yang mengandung
nilai-nilai Islami seperti syukur, ukhuwah, amanah, dan tarbiyah. Selain
menjaga agar tradisi ini tetap lestari secara turun-temurun, penting juga untuk
melibatkan generasi muda agar nilai-nilai tersebut terus diwariskan melalui
pendidikan yang relevan dan berorientasi pada pengalaman nyata.

2. Untuk Pemerintah Daerah Kabupaten Jeneponto perlu memberikan dukungan
nyata bagi pelestarian tradisi Aggalara’ melalui kebijakan perlindungan budaya
lokal yang berlandaskan nilai-nilai agama. Bentuk dukungan ini bisa berupa
fasilitasi kegiatan budaya, pelatihan bagi tokoh adat dan pemuda, serta
memasukkan tradisi ini ke dalam program pembangunan sosial dan pendidikan
karakter masyarakat berbasis kearifan lokal.

3. Untuk peneliti selanjutnya disarankan untuk memperluas studi mengenai nilai-
nilai Islami dalam tradisi Aggalara’ melalui pendekatan interdisipliner yang
lebih mendalam. Pendekatan tersebut meliputi analisis gender untuk
memahami peran laki-laki dan perempuan dalam pelestarian tradisi,
pendekatan ekonomi untuk menilai beban maupun manfaat finansial dari
pelaksanaan tradisi, serta perspektif pendidikan guna mengeksplorasi
bagaimana tradisi berperan dalam pembentukan karakter generasi muda.
Selain itu, penting juga melakukan penelitian jangka panjang (longitudinal)
guna melacak perubahan dan transformasi mnilai-nilai tersebut seiring
munculnya pengaruh modernisasi, globalisasi, dan perubahan struktur sosial
masyarakat lokal.

DAFTAR PUSTAKA

Arkoun, M. (2019). Rethinking Islam: Common Questions, Uncommon Answers.
Routledge.

Said, B. (2017). Pewarisan Nilai-Nilai Dan Budaya Dalam Pendidikan Islam.
Lentera Pendidikan : Jurnal Ilmu Tarbiyah Dan Keguruan, 14(1), 103—111.
https://doi.org/10.24252/1p.2011v14nla7.

Clifford, J. (1988). The Predicament of Culture Twentieth-Century Ethnography,
Literature, and Art. Harvard University Press.

Denzin, N. K., & Lincoln, Y. S. (2011). The Sage Handbook of Qualitative Research
(4th ed.) (N. K. Denzin & Y. S. Lincoln, Eds.). Sage.

Durkheim, E. (2001). The Elementary Forms of the Religious Life (Carole Cosman,
Trans.). Oxford University Press Inc.

Fuady, S. ., & Rizaldi, R. M. A. . (2022). peran Lembaga Pendidikan Islam: Antara
Transmisi Budaya Dan Nilai-Nilai Luhur Dan Penyiapan Generasi Bangsa.
Misbahul  Ulum  (Jurnal  Institusi), 4(2 Desember), 101-120.

166



Vol. 21, No. 2, November 2025 p-ISSN: 2087-3476
Jurnal Pepatuzdu: Media Pendidikan dan Sosial Kemasyarakat e-ISSN: 2541-5700
DOI: http://dx.doi.org/10.35329/fkip.v21i2.6462

https://doi.org/10.70688/misbahululum.v4i2 Desember.247

Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures: Selected Essays. Basic Books.

Giddens, A. (2006). Sociology 5th. ed. Polity Press.

Henri. (2025a). The Existence of The Aggalara’ Tradition in Passunna’ Ceremony in
Jeneponto, South Sulawesi. Progress in Social Development, 6(1), 225-229.
https://doi.org/https://doi.org/10.30872/psd.v6il

Henri. (2025b). Tujuan Pelaksanaan Tradisi Aggalara’ pada Acara Pasunna’ di
Kabupaten Jeneponto Sulawesi Selatan. PESHUM: Jurnal Pendidikan,
Sosial dan Humaniora, 4781-4789.
https://doi.org/https://doi.org/10.56799/peshum.v4i3.8766

Ikhwanuddin, M. (2021). Hukum Islam dan Budaya Lokal Telaah Unsur Lokalitas
dalam Pembentukan Hukum Islam STAI Taruna Surabaya. Jurnal
Keislaman, 2(2), 238-248. https://doi:10.54298/jk.v2i2.3388

Koentjaraningrat. (2004). Kebudayaan, Mentalitas dan Pembangunan. PT.
Gramedia Pustaka Utama.

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar ilmu Antropologi. Rineka Cipta.

Madjid, N. (2006). Islam, Doktrin dan Peradaban. In Yayasan Paramadina. Yayasan
Paramadina.

Mita, Mita (2022) Integrasi Budaya Islam dengan Budaya Lokal dalam Tradisi
Assunna’ di Masyarakat Desa Paitana Kecamatan Turatea Kabupaten
Jeneponto. Undergraduate (S1) thesis, Universitas Islam Negeri Alauddin

Makassar.

Moleong, L. J. (2018). Metodologi Penelitian Kualitatif Edisi Revisi. PT. Remaja
Rosdakarya.

Mulkhan, A. M. (2000). Islam Murni dalam Masyarakat Petani. Yayasan Bentang
Budaya.

Parsons, T. (1951). The Social System. The Free Press of Glencoe.

Shihab, A. (1999). Islam inklusif menuju sikap terbuka dalam beragama. Mizan.

Spradley, J. P. (1980). Participant Observation. Holt, Rinehart and Winston.

Tilaar, H. A. R. (2004). Multikulturalisme: Tantangan-tantangan Global Masa
Depan dalam Transformasi Pendidikan Nasional. Development Studies
Foundation.

Umar, N. (2010). Argumentasi Kesetaraan Gender Perspektif al-Qur’. Paramadina.

Yayah, Y., & Sumadi, S. (2017). Nilai-Nilai Pendidikan dalam Tradisi Islam
Nusantara. Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, 5(1). Retrieved from
https://www.riset-iaid.net/index.php/jppi/article/view/66

Wibisono, M. Y. (2020). Sosiologi Agama.
https://www.researchgate.net/publication/361383970.

167



